

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

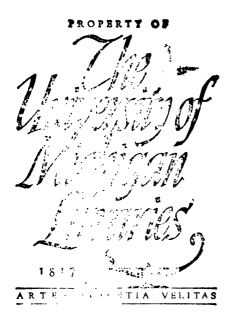
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

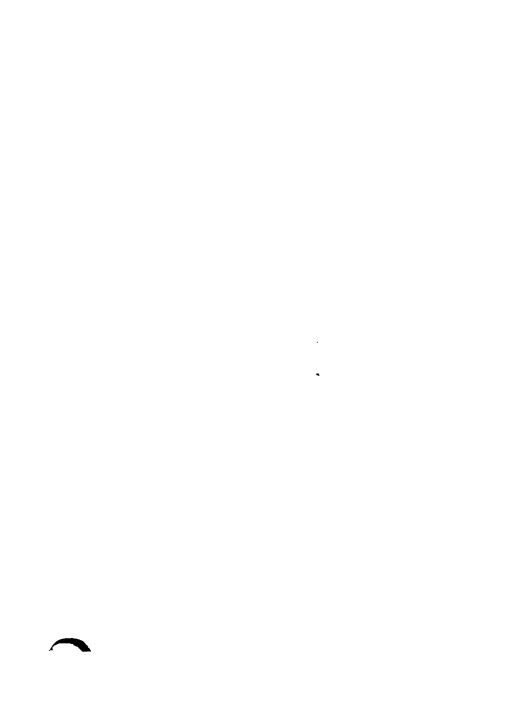
Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



| • |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |







Shestov, Lev.

# Левъ Шестовъ

# НАЧАЛА И КОНЦЫ

OP. 8484 430282

### СБОРНИКЪ СТАТЕЙ

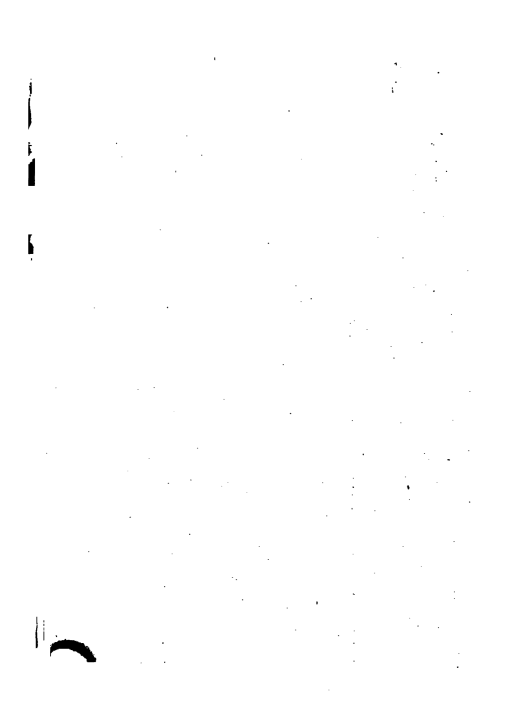
Творчество изъ ничего (А. П. Чеховъ). — Пророческій даръ. — Похвала Глупости. — Предпоследнія слова

С.-ПЕТЕРБУРГЪ
Типографія М. М. Стасюлевича, Вас. остр., 5 лин., 28
1908

3.7 feest

BF 408 .555 1908a







# Ozaabaexie.

|                       |   |   |   |     |   |   |   |   |   | • | TPAH. |
|-----------------------|---|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|-------|
| Предисловіе           | • |   | • | •   | • | • | • | • | • | • | V     |
| Творчество изъ ничего |   |   | • | . • |   |   |   |   |   | • | 1     |
| Пророческій даръ      |   |   |   |     |   | • |   |   |   | • | 69    |
| Похвала Глупости      |   | • |   |     |   |   |   | • |   |   | 92    |
| Предпослъднія слова . |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   | 121   |

# Apeducaobie.

Какъ это ни покажется на первый взглядъ страннымъ, но несомнънно, что самой характерной для человъка чертой является боязнь правды. Всегда — съ техъ поръ, какъ человъчество научилось думать-къ правдъ относились подоврительно, одни-скрыто, другіе-открыто. І обыкновенно тъ, которые на словахъ являлись наиболъе горячими поборниками истины, на дълъ болъе всего боялись ен. Пожалуй, не будеть даже преувеличеніемъ сказать, что только тѣ, которые бранили истину, хоть до нѣкоторой степени рѣшались приближаться къ ней. Но въ общемъ. повторяю, среди людей уже съ дреннихъ временъ укоренилась прочная въра, что истина страшна и что ея нужно всячески избъгать. Ее сравнивали съ головой Медузы, окруженной вмъями, и говорили, что всякій, взглянувшій на нее, обращается въ камень. Пли съ солицемъ-

постоянно глядъть на которое значитъ рисковать потерять арвніе. Этимъ, въроятно, объясняется сложившееся уже давно и тоже непонятное, даже загадочное мнъніе, что люди добровольно не ищутъ истины и что только подчиняясь необходимости или непреодолимому категорическому императиву они перестають себя обманывать и рынаются прямо взглянуть въ лицо правдь. «Ты не долженъ лгать», ежеминутно повторяетъ себъ ученый изслъдователь и тъмъ не менъе не можетъ побъдить въ себъ инстинктивнаго страха и лжеть, лжеть, лжеть. Не изъ соображеній мелкой личгой выгоды въ родъ того, что primum vivere deinde philosophari — такого рода случаи насъ здъсь совсъмъ не занимаютъ. Ученый изслъдователь лжеть, руководись высшими соображеніями, подчиняясь вельніямъ своей совъсти. Ему кажется, что если онъ начнетъ говорить правду, если правда станетъ извъстной людямъ, то жизнь на землъ станетъ совершенно невозможной. Такое суждение вы услышите отъ пред ставителей самыхъ различныхъ міровозэрьній, отъ людей, которые не смогутъ сговориться ни по одному другому вопросу.

Съ одной стороны, Нитше и Оскаръ Уайльдъ прославляли ложь, съ другой стороны, всѣ представители возникшихъ послѣ Канта безчисленныхъ теорій познанія предлагаютъ вмѣсто истины

разнаго рода суррогаты ея въ видъ общеобязательныхъ сужденій, т.-е. ту же ложь. Оскаръ Уайльдъ и Нитше, съ одной стороны, современные неокантіанцы (а вмість съ ними и всь ихъ противники вплоть до позитивистовъ и матеріалистовъ) съ другой, въ той или иной формъ, скрыто или открыто, проповъдуютъ ложь, безъ которой, по ихъ мнънію, жизнь невозможна. Если мы присмотримся внимательнее къ современнымъ религіознымъ людямъ, мы убъдимся, что и они большей частью боятся истины и избъгаютъ ея и потому върять. Оттого обыкновенно и выходитъ, что люди върятъ въ то, чему ихъ съ дътства учили, съ чъмъ они болье или менье свыклись. Родившійся въ католичествъ, если онъ будетъ върить, то непременно въ единую святую католическую церковь, родившійся въ христіанство протестантствъ признаетъ только лютерова истолкованія, магометанинъ по рожденію будеть крѣпко держаться Аллаха и Магомета. Случаи искренняго обращенія бываютъ только среди дикарей. Образованные же люди знаютъ, что безъ въры страшно и потому ищутъ въры quand-même, болъе озабоченные необходимостью увъровать, чъмъ желаніемъ найти религіозную истину. Естественно является вопросъ: да точно ли это убъжденіе человъка правильно? Точно ли правда на самомъ дълъ такъ страшна

и вредна? Широкое распространеніе этого митынія никоимъ образомъ не можетъ служить само по себъ доказательствомъ его истинности. Какіе только предразсудки не получали широкаго распространенія!..

Я отнюдь, однако, не хочу оспаривать пользы и практическаго значенія лжи. Уайльдъ, Нитше и нъмецкіе гносеологи по-своему правы: ложь полезна, даже очень полезна. Но я ръшительно не вижу необходимости ставить дилемму: либо ложь, либо истина. Пусть ложь процвътаеть и пусть даже гносеологи воспъвають ее, какъ единую возможную, какъ самую лучшую и высокую истину - развъ это можетъ служить возраженіемъ противъ настоящей истины?! Людямъ : кажется, что если выпустить истину, она тотчасъ же сожретъ ложь, подобно тому какъ нъкогда тощія библейскія коровы сожрали толстыхъ. П вотъ я считаю своей пріятной обязанпостью заявить здъсь, что эти опасенія очень преувеличены и ровно ни на чемъ не основаны. Несмотря на то, что истины постоянно бродятъ по свъту, толстая ложь по-прежнему продолжаетъ процебтать, благоденствовать и приносить вст тт «пользы», которыхъ люди отъ нея такъ жадно требуютъ. Истина ръшительно не имъетъ тъхъ силъ, которыя нужны, чтобъ истребить ложь. Можетъ быть, истина вовсе съ ложью и

не враждуетъ, можетъ быть, она сама и породила ее на свътъ? Послъднее предположение далеко не такъ невъроятно, какъ это можетъ показаться съ перваго раза...

Впрочемъ-не въ этомъ суть. Главное, идеалистамъ не о чемъ безпоконться: ихъ прочный союзъ съ ложью обезпечиваетъ объимъ договорившимся сторонамъ всевозможныя выгоды и на очень долгое время, in saecula saeculorum. A потому нътъ большой бъды, если иной разъ и истина рашится выглянуть на свътъ божій. Она, правда, не сулить непосредственныхъ выгодъ. Но могу сообщить, что искатели истины далеко не такъ наивны и безкорыстны, какъ думаютъ въ своей близорукости идеалисты, и что въ своихъ стремленіяхъ они отнюдь не руководятся однъми «чистыми» идеями. Если они и подставляють свои головы подъ удары — вспомнимъ хотя бы о Чеховъ, чтобъ ванть въ примъръ писателя, о которомъ говорится въ настоящемъ сборникъ - то, право, не изъ преданности и благоговънія къ дубинъ. Мнъ уже однажды пришлось указать, что разбитая голова часто является первой страницей исторіи развитія генія. Миъ, конечно, не повърили-особенно идеалисты, которые твердо знаютъ (идеалисты вообще очень многое очень твердо знаютъ), что разбитая голова есть разбитая голова и только. Я бы могъ

сослаться въ подтвержденіе моего мивнія на трудъ извъстнаго психолога Джемса: The varieties of religious ехрегіепсе, но въ предисловіи нужно быть краткимъ. Кто хочетъ, пусть самъ прочтетъ эту во многихъ отношеніяхъ прямотаки замвчательную книгу. Джемсъ американецъ, человъкъ практическій и очень довърнющій здравому смыслу. ІІ тъмъ не менъе чуть ли не вся книга посвящена похваль глупости. Когда невъжественный и не умный человъкъ вступаетъ въ союзъ съ глупостью, въ этомъ мало интереснаго. Но когда очень умный и ученый человъкъ открыто ищетъ правды у глупости, даже у безумія — такое зрълище уже заслуживаетъ вниманія и даже особаго вниманія.

Пора кончать. Скажу только еще два слова по поводу заглавія сборника. «Начала и концы», иными словами все, только не середина. Середина не нужна не потому, что она сама по себъ им на что не годится. Въ мірѣ вообще всякая вещь на что-пибудь да годится. Но середина обманываеть, ибо у нея есть собственныя начала и собственные концы, и она кажется похожей на все. А въ этомъ званіи, которое она охотно на себя принимаеть и о которомъ для нея такъ упорно хлопочуть всякаго рода благочестивые люди, изъ числа, тѣхъ, о которыхъ шла рѣчь выше — она уже не можеть притязать на при-

знаніе. Всякаго рода самозванство вызываетъ протестъ и озлобленіе даже и тогда, когда ему, какъ въ данномъ случав, присущъ элементъ комическаго. Середина не есть все, не есть даже большая часть всего: сколько бы теорій познанія ни написали нѣмцы—мы имъ не повѣримъ. Мы будемъ идти къ началамъ, будемъ идти къ концамъ — хотя почти навѣрное знаемъ, что не дойдемъ ни до начала, ни до конца. И будемъ утверждать, что истина, въ послѣднемъ счетѣ, можетъ быть нужнѣе самой лучшей лжи—хотя, конечно мы не знаемъ и, вѣрно, никогда послѣдней истины не узнаемъ. Уже и то хоропю, что всѣ, выдуманные людьми суррогаты истины—не истина!..

Есть многое на небъ и землъ, что и не снилось учености даже ученъйшихъ...

Л. Ш.

Saanen (Швейцарія) <sup>8</sup>/ж августа 1908 г.



## Мворчество изъ хичего.

(A. 17. Yexoes).

Résigne-toi, mon coeur, dors ton sommeil de brute.

Cb. Baudelsire.

I.

Чеховъ умеръ — теперь можно о немъ свободно говорить. Ибо говорить о художникъ значить выявлять, обнаруживать скрывавшуюся въ его произведеніяхъ «тенденцію», а продълывать такую операцію надъ живымъ человъкомъ далеко не всегда позволительно. Въдь была же какая-нибудь причина, заставлявшая его таиться и, разумъется, причина серьезная, важная. Мнъ кажется, многіе это чувствовали, и отчасти потому у насъ до сихъ поръ нътъ настоящей оцънки Чехова. Разбирая его произведенія, критики до сихъ поръ ограничивались общими мъстами и избитыми фразами. Знали, конечно,

что это дурно: но все лучие, чъмъ выпытывать правду у живого человъка. Одинъ Н. К. Михайловскій попробоваль ближе подойти къ источнику творчества Чехова, и, какъ извъстно, съ испугомъ, даже съ отвращеніемъ отшатнулся отъ него. Тутъ, между прочимъ, покойный критикъ могъ лишній разъ убъдиться въ фантастичности такъ называемой теоріи искусства ради искусства. У каждаго художника есть своя опредъленная задача, свое жизненное дъло, которому онъ отдаетъ всъ силы. Тенденція смъшна, когда она разсчитываетъ замънить собою дарованіе, прикрыть безпомощность и отсутствіе содержанія, когда она заимствуется на въру изъ запаса ходкихъ въ данную минуту идей. «Я защищаю идеалы--стало быть всв должны мив сочувствовать» — въ литературѣ такого рода претензін высказываются сплошь и рядомъ-и знаменитый споръ о свободномъ искусствъ, повидимому, держался только на двоякомъ смыслѣ употребляншагося противниками слова «тенденція». Одни хотъли думать, что благородство направленія спасаетъ писателя, другіе боялись, что тенденція закабалить ихъ на службу чуждымъ имъ задачамъ. Очевидно, объ стороны напрасно волновались: никогда готовыя идеи не прибавять дарованія посредственности, и, наобороть, оригинальный инсатель во что бы то ни стало

поставитъ себъ собственную задачу. У Чехова было свое дело, хотя некоторые критики и говорили о томъ, что онъ былъ служителемъ чистаго искусства и даже сравнивали его съ беззаботно порхающей птичкой. Чтобы въ двухъ словахъ опредълить его тенденцію, я скажу: Чеховъ былъ пъвцомъ безнадежности. Упорно, уныло, однообразно въ теченіе всей своей почти 25-льтней литературной дъятельности Чеховъ только одно и дълалъ: тъми или иными способами убивалъ человъческія надежды. Въ этомъ, на мой взглядъ, сущность его творчества. Объ этомъ до сихъ поръ мало говорили - и по причинамъ, вполнъ понятнымъ: въдь то, что дълалъ Чеховъ, на обыкновенномъ языкъ называется преступленіемъ и подлежить сурозъйшей каръ. Но, какъ казнить талантливаго человъка? Даже у Михайловского, показавшого на своемъ въку не одинъ примъръ безпощадной суровости, не поднялась рука на Чехова. Онъ предостерегалъ читателей, указывалъ на «недобрые огоньки», подмъченные имъ въ глазахъ Чехова. Но дальше этого онъ не шелъ: огромный талантъ Чехова подкупилъ ригористически строгаго критика. Можетъ быть, впрочемъ, не последнюю роль въ относительной мягкости приговора Михайловскаго сыграло и его собственное положение въ литературъ. Тридцать лътъ подъ рядъ молодое

покольніе слушало его, и слово его было закономъ. Но потомъ всемъ надоело вечно повторять: Аристидъ справедливъ, Аристидъ правъ. Молодое покольніе захотьло жить и говорить посвоему, и, въ концъ концовъ, стараго учителя подвергли остракизму. Въ литературъ существуетъ тотъ же обычай, что и у жителей Огненной Земли: молодые, подростая, убиваютъ и съъдаютъ стариковъ. Михайловскій отбивался, сколько могъ, но онъ уже не чувствовалъ той твердости убъжденія, которая выростаетъ изъ сознанія своего права. Внутренно онъ какъ будто чувствовалъ, что правы молодые-пе тъмъ, конечно, что они знаютъ истину: какую истину знали экономическіе матеріалисты! а тъмъ, что они молоды, что у нихъ жизнь впереди. Восходящее свътило всегда свътитъ ярче заходящаго, и старики должны добровольно отдавать себи на сътденіе молодымъ. Михайловскій, повторяю, это чувствовалъ, и это, быть можетъ, отнимало у него прежнюю увфренность и твердость въ сужденіяхъ. Онъ, правда, попрежнему, какъ мать Гетевской Гретхенъ, не принималъ попадавшихся ему случайно богатыхъ даровъ, не посовътовавшись предварительно со своимъ духовникомъ. Даръ Чехова онъ тоже носилъ къ пастору и, очевидно, онъ тамъ былъ заподозрѣнъ и отвергнуть-но идти противъ общественнаго мифнія у

Михайловскаго уже не было смълости. Молодое покольніе цьнило въ Чеховъ талантъ, огромный талантъ, и ясно было, что оно отъ него не отречется. Что оставалось Михайловскому? Онъ пробовалъ, говорю, предостерегать. Но его никто не слушалъ, и Чеховъ сталъ однимъ изъ любимъйшихъ русскихъ шисателей.

А межъ тъмъ справедливый Аристидъ и на этотъ разъ быль правъ, какъ онъ былъ правъ, когда предостерегалъ противъ Достоенскаго: теперь Чехова нътъ, объ этомъ уже можно говорить. Возьмите разсказы Чехова — каждый порознь или, еще лучше, всъ вмъстъ: посмотрите его за работой. Онъ постоянно точно въ засадъ сидитъ, высматривая и подстерегая человъческія надежды. И будьте спокойны за него: ни одной изъ нихъ онъ не просмотритъ, ни одна изъ нихъ не избъжить своей участи. Искусство, наука, любовь, вдохновеніе, идеалы, будущее-переберите всъ слова, которыми современное и прошлое человъчество утъшало или развлекало себя-стоитъ Чехову къ нимъ прикоснуться, и они мгновенно блекнутъ, вянутъ и умираютъ. И самъ Чеховъ на нашихъ глазахъ блекнулъ, винулъ и умиралъ — не умирало въ немъ только его удивительное искусство однимъ прикосновеніемъ, даже дыханіемъ, взглядомъ убивать все, чемъ живутъ и гордятся люди.

Болье того, въ этомъ искусствъ онъ постоянно совершенствовался и дошелъ до виртуозности, до которой не доходилъ никто изъ его соперниковъ въ европейской литературъ. Я безъ колебанія ставлю его далеко впереди Мопассана. Мопассану часто приходилось дълать напряженія, чтобъ справиться со своей жертвой. Отъ Мопассана сплошь и рядомъ жертва уходила хоть помятой и изломанной, но живой. Въ рукахъ Чехова все умирало.

II.

Нужно напомнить, хоти всѣ это знаютъ, что въ первыхъ своихъ произведенихъ Чеховъ менъе нсего похожъ на того Чехова, къ которому мы привыкли въ послъдние годы. Молодой Чеховъ на порхающую птичку. Свои работы онъ печатаетъ въ юмористическихъ журналахъ. Но уже въ 1888 — 1889 годахъ, когда ему было всего 27, 28 лътъ, появились двъ его вещи: разсказъ «Скучная Пстори» и драма «Пвановъ», которыми положено начало новому творчеству. Очевидно, въ немъ произошелъ внезапный и ръзкий переломъ, цъликомъ отразившийся и въ его произведенихъ. Обстоятельной біографіи Чехова мы еще не имъемъ, да въроятно и имъть не будемъ,



по той причинъ, что обстоятельныхъ біографій не бываетъ — я, по крайней мъръ, не могу назвать ни одной. Обыкновенно, въ жизнеописаніяхъ намъ разсказываютъ все, кромъ того, что важно было бы узнать. Можетъ быть, когданибудь выяснится съ мельчайшими подробностями, у какого портного шилъ себъ платье Чеховъ, но навърное мы никогда не узнаемъ, что произошло съ Чеховымъ за то время, которое протекло между окончаніемъ его разсказа «Степь» и появленіемъ первой драмы. Если хотимъ знать, нужно положиться на его произведенія и собственную догадливость.

«Ивановъ» и «Скучная Исторія» представляются мнъ вещами, носящими наиболье автобіографическій характеръ. Въ нихъ почти каждая строчка рыдаетъ—и трудно предположить, чтобы такъ рыдать могъ человъкъ, только глядя на чужое горе. И видно, что горе новое, нежданное, точно съ неба свалившееся. Оно есть, оно всегда будетъ, а что съ нимъ дълать—неизвъстно.

Въ «Ивановъ» главный герой сравниваетъ себя съ надорвавшимся рабочимъ. Я думаю, что мы не ошибемся, если приложимъ это сравненіе и къ автору драмы. Чеховъ надорвался, въ этомъ почти не можетъ быть сомнънія. И надорвался не отъ тяжелой, большой работы, не великій непосильный подвигъ сломилъ его, а такъ, пу-

стой, незначительный случай: упалъ, споткнувшись, поскользнулси. И вотъ безсмысленный, глупый, невидный почти случай, и нътъ прежняго Чехова, веселаго и радостнаго, нътъ смъшныхъ разсказовъ для «Будильника», а есть угрюмый, хмурый человъкъ, «преступникъ», пугающій своими словами даже опытныхъ и бывалыхъ людей.

При желаніи легко отдълаться и отъ Чехова и отъ его творчества. Въ нашемъ языкъ есть дна волшебныхъ слова: «патологическій» и его собрать «ненормальный». Разъ Чеховъ надорвался, мы имъемъ совершенно законное, освященное наукой и всьми традиціями право не считаться съ нимъ, въ особенности, если онъ уже умеръ и, стало быть, не можетъ быть обиженнымъ нашимъ пренебреженіемъ. Это при желаніи отдълаться от Чехова. Но если такого желанія почему-либо нътъ, слова «ненормальный» и «патологическій» на васъ не произведугь никакого дъйствія. Можеть быть, вы пойдете дальше и попытаетесь найти въ Чеховскихъ переживаніяхъ критеріумъ наиболфе незыблемыхъ истинъ и предпосылокъ нашего познанія. Третьяго выхода нътъ: нужно, либо отвергнуть Чехова, либо стать его соучастникомъ.

Въ «Скучной Псторіи» герой — старый профессоръ; въ «Пвановъ» — герой молодой помъ-

щикъ. И, однако, тема въ обоихъ произведеніяхъ одна и таже. Профессоръ надорвался и этимъ отръзалъ себя и отъ своей прошлой жизни, и отъ возможности принимать дъятельное участіе въ человъческихъ интересахъ; Ивановъ тоже надорвался и сталъ лишнимъ, ненужнымъ человъкомъ. Если бы жизнь была такъ устроена, что одновременно съ утратой здоровья, силъ и способностей наступала и смерть, старый профессоръ и молодой Ивановъ не могли бы просуществовать и часу. Для слепого ясно: оба они разбиты и для жизни не годятся. Но по непонятнымъ для насъ причинамъ мудрая природа не озаботилась о такого рода совпаденін: сплошь и ридомъ человъкъ продолжаетъ жить послъ того, когда онъ совершенно утратилъ способность брать отъ жизни то, въ чемъ мы прпвыкли видъть ея сущность и смыслъ. И еще поразительнъе: у разбитаго человъка обыкновенно отнимается все, кромъ способности сознавать и чувствовать свое положеніе. Если угодно-мыслительныя способности въ такихъ случаяхъ большей частью утончаются, обостряются, выростаютъ до колоссальныхъ размъровъ. Неръдко средній посредственный, банальный человъкъ, попавъ въ исключительное положеніе Пванова или стараго профессора, измъняется до неузнаваемости. Въ немъ появляются признаки дарованія, таланта,

даже геніальности. Ницше поставилъ когда-то такой вопросъ: можетъ ли оселъ быть трагическимъ? Онъ оставилъ его безъ отвъта, но за него отвътилъ гр. Толстой въ «Смерти Ивана Пльича». Пвант Пльичъ, какъ видно изъ сдъланнаго Толстымъ описанія его жизни, посредственная, обыкновенная натура, одна изъ тъхъ, когорын проходятъ свой путь, избъгая всего труднаго и проблематическаго, озабоченныя исключительно спокойствіемъ и пріятностью земного существованія. П вотъ чуть только пахнуло на него холодомъ трагедіи—онъ весь преобразился. Пванъ Пльичъ и его послъдніе дни захватываютъ насъ не меньше, чъмъ исторія Сократа или Паскаля.

Замѣчу кстати—и это я считаю чрезвычайно важнымъ— что въ творчествъ своемъ Чеховъ ходился подъ вліяніемъ Толстого и въ особенности подъ вліяніемъ его послъднихъ произведеній. Это важно въ виду того, что такимъ образомъ часть «вины» Чехова падаетъ на великаго писателя земли русской. Мнъ представляется, что если бы не было «Смерти Ивана Плыча»—не было бы ни «Скучной исторіи», ни «Пванова», ни многихъ другихъ замѣчательныхъ произведеній Чехова. Это менѣе всего, однако, значитъ, что Чеховъ заимствовалъ хоть одно слово у своего великаго предшественника. У Че-

хова было достаточно собственнаго матеріала, и въ этомъ смысль онъ въ помощи не нуждался. Но едва ли молодой писатель ръшился бы предстать за свой собственный страхъ предъ людьми съ тъми мыслями, которыя составляютъ содержаніе «Скучной исторіи». Толстой, когда писалъ «Смерть Ивана Ильича», имълъ за собой «Войну и Миръ», «Анну Каренину» и прочно установившуюся репутацію первокласснаго художника, Ему все было позволено. Чеховъ же былъ молодымъ человъкомъ, весь литературный багажъ котораго сводился къ несколькимъ десяткамъ мелкихъ разсказовъ, пріютившихся на страницахъ мало извъстныхъ и не пользовавшихся вліяніемъ періодическихъ изданій. Если бы Толстой не проложилъ пути, если бы Толстой своимъ примъромъ не показалъ, что въ литературъ разръшается говорить правду, говорить что угодно, Чехову пришлось бы, можетъ быть, долго бороться съ собой, прежде чемъ онъ решился бы на публичную исповъдь, хотя бы въ формъ разсказовъ. Да и послъ Толстого какую ужасную борьбу пришлось выдержать Чехову съ общественнымъ мивніемъ! «Зачьмъ онъ пишеть свои ужасные разсказы и драмы? -- спрашивали себя всъ. - «Зачъмъ писатель систематически подбираетъ для своихъ героевъ такія положенія, изъ которыхъ нътъ и абсолютно не можетъ быть

никакого выхода? Что можно сказать старому профессору и его воспитанницъ, Катъ, въ отвътъ на ихъ нескончаемыя жалобы? То - есть. въ сущности есть что сказать: въ литературъ съ давнихъ временъ заготовленъ больщой и разнообразный запасъ всякаго рода общихъ идей и міровозэрвній, метафизическихъ и позитивныхъ, о которыхъ учителя вспоминаютъ каждый разъ, какъ только начинаютъ раздаваться слишкомъ требовательные и неспокойные человъческіе голоса. Но въ томъ-то и дъло, что Чеховъ, будучи самъ писателемъ и образованнымъ человъкомъ, заранъе, впередъ отвергъ всевозможныя утъшенія, метафизическія и позитивныя. Даже у Толстого, тоже не слишкомъ цанившаго философскія системы, вы не встръчаете такого ръзко выраженнаго отвращенія ко всякаго рода міровозэрвніямъ и идеямъ, какъ у Чехова. Онъ хорошо знаетъ, что міровозарѣнія полагается чтить и уважать, свою неспособность преклоинться предъ тъмъ, что считается образованными людьми святыней, онъ считаетъ своимъ недостаткомъ, съ которымъ нужно всеми силами бороться. Онъ даже и борется съ нимъ всъми силами, но безуспъшно. Борьба не только ни къ чему не приводитъ, но, наоборотъ, чъмъ дольше живетъ Чеховъ, тъмъ больше ослабъваетъ надъ нимъ власть высокихъ словъ-вопреки собствен-

ному разуму и сознательной волъ. Подъ конецъ онъ совершенно эмансипируется отъ всякаго рода идей и даже теряетъ представленіе о связи жизненныхъ событій. Въ этомъ самая значительная и оригинальная черта его творчества. Забъгая нъсколько впередъ, и уже здъсь укажу на его комедію «Чайку», въ которой, наперекоръ всемъ литературнымъ принципамъ, основой дъйствія является не логическое развитіе страстей, не неизбъжная связь между предыдущимъ и последующимъ, а голый, демонстративно ничъмъ не прикрытый случай. Читая драму, иной разъ кажется, что предъ тобой номеръ газеты съ безконечнымъ рядомъ faits divers, нагроможденныхъ другъ на друга безъ всякаго порядка и заранъе обдуманнаго плана. Во всемъ и вездъ царитъ самодержавный случай, на этотъ разъ дерзко бросающій вызовъ всьмъ міровоззръніямъ, Въ этомъ, говорю, наибольшая оригинальность Чехова и-странно подумать-источникъ его мучительнъйшихъ переживаній. Онъ не хотьль оригинальности, онъ дълалъ нечеловъческія напряженія, чтобы быть, какъ всь-но отъ судьбы не уйдешь! Сколько людей, особенно среди писателей, изъ кожи лазутъ; чтобъ быть не похожими на другихъ и все-таки не могутъ освободиться отъ шаблона-а вотъ Чеховъ противъ воли сталъ своеобразнымъ! Очевидно, что

условіемъ своеобразности является не готовность во что бы то ни стало высказывать непринятыя сужденія. Самая новая и смълая мысль можетъ оказаться и часто оказывается пошлой и скучной. Чтобы стать оригинальнымъ, нужно не выдумать мысль, а совершить дъло, трудное и бользненное. И такъ какъ люди бъгутъ труда и страданій, то обыкновенно дъйствительно новое рождается въ человъкъ противъ его воли.

## III.

«Съ совершившимся фактомъ мириться нельзя, не мириться тоже нельзя, а середины нѣтъ». «Дѣйствовать» при такихъ условіяхъ невозможно, стало быть, остается «упасть на полъ, кричать и биться головой объ полъ» \*). Такъ говорить Чеховъ объ одномъ изъ своихъ героевъ, но могъ бы сказать обо всѣхъ безъ исключенія. Заботами автора они поставлены въ такое положеніе, что имъ остается только одно: упасть на полъ и колотиться головой о стѣну. Со страннымъ загадочнымъ упорствомъ они отвергаютъ всѣ принятые способы спасенія. Николай Степановичъ, старый профессоръ («Скучная исторія»)

<sup>\*)</sup> T. VI. crp. 196

могъ бы попытаться забыться или утвшиться воспоминаніями изъ своего прошлаго. Но воспоминанія только раздражають его. Онъ быль выдающимся ученымъ-теперь работа валится изъ его рукъ. Онъ умълъ два часа подрядъ на лекціи удерживать вниманіе аудиторіи, теперь его не хватаетъ и на четверть часа У него были друзья и товарищи, онъ любилъ своихъ учениковъ и помощниковъ, свою жену, своихъ дътей, теперь ему ровно ни до кого нътъ дъла. Если люди и возбуждаютъ въ немъ какія-либо чувства, то развъ только ненависть, злобу и зависть. Онъ долженъ признаться себъ въ этомъ съ той правдивостью, которая неизвъстно почему, зачъмъ и откуда пришла къ нему на смѣну прежняго, свойственнаго всъмъ умнымъ и нормальнымъ людямъ дипломатического искусства видъть и говорить лишь то, что способствуетъ добрымъ человъческимъ отношеніямъ и здоровымъ внутреннимъ настроеніямъ. Все, о чемъ онъ теперь думаетъ; все, что онъ видитъ-только отравляетъ ему и другимъ тъ небольшія радости, которыми красится человъческая жизнь. Онъ чувствуетъ съ ясностью, которой не достигалъ никогда въ лучине дни и часы своихъ прежнихъ теоретическихъ изысканій, что онъ сталъ преступникомъ — ничего не преступивъ. Все, что онъ прежде дълалъ, было хорошо, нужно, полезно,

Онъ разсказываетъ о своемъ прошломъ, и вы видите, что онъ всегда былъ правъ и могъ бы разръшить самому сурсвому судьт во всякое времи дня и ночи придти къ нему - провърить не только дъла его, но и помыслы. А теперь не только посторонній осудиль бы его-онь самъ себя осуждаетъ. Онъ откровенно признается, что весь сотканъ изъ зависти и ненависти. «Самое лучшее и святое право королей, -- говорить онъ, -это право помилованія. И я всегда чувстве алъ себи королемъ, былъ снисходителенъ, охотно прощалъ всъхъ направо и налъво... Но теперь и уже не король. Во мит происходитъ итчто такое, что прилично только рабамъ: въ головъ моей день и ночь бродять элыя мысли, а въ душть свили себть гитадо чувства, какихть и не зналъ раньше. Я и ненавижу, и презираю, и негодую, и возмущаюсь, и боюсь. Я сталъ не въ мфру строгъ, требователенъ, раздражителенъ, нелюбезенъ, подозрителенъ... Что это значитъ? Если новыя мысли и новыя чувства произошли отъ перемьны убъжденій, то откуда могла взяться такан перемъна? Развъ міръ сталъ хуже, а я лучше, или раньше я былъ слъпъ и равнодушенъ? Если же эта перемъна произошла отъ общаго упадка физическихъ и умственныхъ силъ-я въдь боленъ и каждый день теряю въ въсъ, то положение мое жалко: значитъ, мои новыя мысли ненормальны, нездоровы, я долженъ стыдиться ихъ и считать ничтожными»...

. Такой вопросъ ставитъ старый, умирающій профессоръ, а вмъсть съ нимъ и Чеховъ. Что . лучше? Быть ли королемъ, или старой, завист-. ливой, злой «жабой», какъ онъ называетъ себя въ другомъ мъсть? Вопросъ оригинальный, спору нътъ. Вы чувствуете въ приведенныхъ словахъ, чего стоила Чехову его оригинальность — и съ какой великой радостью, въ ту минуту, когда для него выяснялась его «новая» точка эрвнія, отдалъ бы онъ всв свои оригинальныя мысли за самую обыкновенную, банальную способность доброжелательства. Для него сомнъній нътъ, его образъ мыслей жалокъ, отвратителенъ, постыденъ. Его настроенія ему такъ же противны, какъ и его наружность, которую онъ описываетъ въ следующихъ выраженіяхъ: «я изображаю изъ себя человъка 62 лътъ, съ лысой головой, съ вставленными зубами и съ неизлъчимымъ тикомъ. Насколько блестяще и красиво мое имя, настолько тусклъ и безобразенъ я самъ. Голова и руки у меня трясутся отъ слабости; шея, какъ у одной тургеневской героини, похожа на ручку контрабаса, грудь впалая, спина узкая. Когда я говорю или читаю, ротъ у меня кривится въ сторону; когда улыбаюсь, все лицо покрывается старческими, мертвенными морщинами». Хороша

фигура? Хороши настроенія? Поглядать со стороны на такого урода, и въ сердцъ самаго добраго и сострадательнаго человъка невольно шевельнется жестокая мысль: поскоръе добить, уничтожить эту жалкую и отвратительную гадину, или, если нельзя въ силу существующихъ законовъ прибъгнуть къ такой ръшительной мъръто по крайней мара припрятать его подальше отъ человъческихъ глазъ, куда нибудь въ тюрьму. въ больницу, въ сумасшедшій домъ: пріемы борьбы, разрѣшаемые не только законодательствомъ, но, если не ошибаюсь, и въчной моралью. Но тутъ вы наталкиваетесь на особый видъ сопротивленія. Физическихъ СИЛЪ борьбы съ тюремщиками, палачами, больничными служителями и моралистами у стараго профессора изтъ: его и малый ребенокъ свалитъ. Убъжденія и просьбы-онъ знаетъ это-не помогутъ, 11 онъ пускается на отчаянное средство: страннымъ, дикимъ, раздирающимъ душу голосомъ онъ начинаетъ кричать на весь міръ о какихъ то правахъ своихъ. «Миъ хочется прокричать не своимъ голосомъ, что меня, знаменитаго человъка, судьба приговорила къ смертпой казни, что черезъ какихъ-нибудь полгода здісь, въ аудиторіи, будетъ хозяйничать другой. Я хочу прокричать, что я отравленъ; новыя мысли, которыхъ я не зналъ раньше, отравили

послѣдніе дни моей жизни и продолжають жалить мой мозгъ, какъ москиты. И въ то время мое положение представляется мнъ такимъ ужаснымъ, что мив хочетси, чтобы всв мои слушатели ужаснулись, вскочили съ мъстъ и въ паническомъ страхъ, съ отчаяннымъ крикомъ, бросились къ выходу». Доводы профессора едва ли на кого-нибудь подъйствуютъ-да я и не знаю, есть ли въ приведенныхъ словахъ доводы. Но этотъ ужасающій, нечеловъческій стонъ! Представьте себъ картину: лысый, безобразный старикъ, съ трясущимися руками, съ искривленнымъ ртомъ, съ высохшей шеей, съ обезумъвшими отъ страха глазами, валяется, какъ звърь на земль, и вопить, вопить, вопить!.. Чего ему нужно?! Онъ прожилъ длинную, интересную жизнь, теперь осталось бы только красиво закончить ее, возможно тихо, спокойно и торжественно, распростившись съ земнымъ существованіемъ. Но онъ рветь и мечеть, призываетъ къ суду чуть ли не всю вселенную и судорожно цъпляется за оставшіеся ему дни. А Чеховъ? Что дълаетъ Чеховъ? Вмъсто того, чтобы равнодушно пройти мимо, онъ беретъ сторону чудовищнаго урода, онъ посвящаетъ десятки страницъ его «душевнымъ переживаніямъ» и постепенно доводитъ читателя до того, что, вмъсто естественнаго и законнаго чувства негодованія,

въ его сердцъ зарождаются ненужныя и опасныя симпатіи къ разлагающемуся и гніющему существованію. Въдь помочь профессору нельзя—это знаеть всякій. А если нельзя помочь, то, стало быть, нужно забыть: это прописная истина. Какая польза, какой смыслъ можетъ быть въ безконечномъ расписываніи, гр. Толстой сказалъ бы размазываніи, невыносимыхъ мукъ агоніи, неизбъжно приводящей къ смерти?

Если бы «новыя» мысли и чувства префессора блистали красотой, благородствомъ, самоотверженностью — тогда дело иное: могъ бы кой-чему поучиться. Но, какъ видно изъ разсказа Чехова, всъ эти качества принадлежали старымъ мыслямъ его героя. Теперь, съ началомъ бользни, въ немъ зародилось непобъдимое отвращение ко всему, что хоти издалека напоминаетъ высокія чувства Когда его воспитайница, Катя, обращается къ нему за совътомъ что дълать - онъ, знаменитый ученый, другъ Пирогова, Кавелина и Некрасова, восцитавшій столько покольній молодежи, не знаеть, что сказать ей. Безсмысленно перебираетъ онъ въ своей памяти целый рядъ хорошихъ словъ - но они потерили для него всякое значеніе. Что отвътить ей?—спрашиваетъ онъ себя. «Легко сказать—трудись или раздай свое имущество бъднымъ или познай самого себя и потому, что легко сказать,

я не знаю, что отвътить». Катя, еще молодая, адоровая и красивая женщина, стараніями Чехова попала, какъ и профессоръ, въ мышеловку, изъ которой человъческими силами не вырваться. И съ тъхъ поръ, какъ она познала безнадежность, она завоевала всъ симпатіи автора. Пока человъкъ пристроенъ къ какому-нибудь дълу, пока человъкъ имъетъ хоть что-нибудь впереди себя-Чеховъ къ нему совершенно равнодушенъ. Если и описываетъ его, то обыкновенно наскоро и въ небрежно ироническомъ тонъ. А вотъ когда онъ запутается, да такъ запутается, что никакими средствами его не выпутаещь - тогда Чеховъ начинаетъ оживляться. Тогда у него являются краски, энергія, подъемъ творческихъ силъ, вдохновеніе. Въ этомъ, можеть быть, секреть его политического индифферентизма. Несмотря на все свое недовъріе къ проектамъ лучшаго будущаго, Чеховъ, какъ и Достоевскій, очевидно. не былъ вполнъ убъжденъ въ томъ, что общественныя реформы и наука безсильны. Какъ ни труденъ соціальный вопросъ, но все же онъ можетъ быть разръшимъ. Можетъ, когда-нибудь людямъ и суждено хорошо устроиться на землъ, такъ, чтобы и жить, и умирать безъ мукъ, и что дальше этого идеала человъчество не можетъ идти: можетъ быть, авторы толстыхъ трактатовъ о прогрессъ угадываютъ и прозръваютъ что-то. Но

именно потому ихъ дъло чуждо Чехову. Его сначала инстинктивно, а потомъ и сознательно влекло къ неразръшимымъ по существу проблемамъ, въ родъ той, которан изображена въ «Скучной Псторіи»; въ наличности безсиліе, инвалидство, впереди неизбъжная смерть, и никакихъ надеждъ хоть сколько-нибудь измінить положеніе. Такое влеченіе, все равно инстинктивное или сознательное, явно противоръчить требованіямъ адраваго разсудка и нормальной воли. Но отъ Чехова, отъ надорвавшагоси человъка, нельзи ожидать начего другого. О безнадежности всякій знаетъ или слыхалъ. Сплошь и рядомъ на нашихъ глазахъ разыгрываются ужасныя, невыносимыя трагедіи и еслибы каждый погибающій, по примъру Николан Степановича, по поводу своей гибели подымалъ такую ужасную тревогу, жизнь обратилась бы въ кромъшный адъ, Николай Степановичъ обизанъ не выкрикивать о своихъ мукахъ на весь міръ, а озаботиться о томъ, чтобы возможно меньше безпоконть людей. И Чеховъ обязанъ быль бы всически помогать ему въ этомъ почтенномъ дълъ. Мало ли скучныхъ исторій на свътъ - всъхъ не перечтешь! Особенно такого рода исторіи, какъ та, о которой разсказываетъ Чеховъ-ихъ бы слъдовало съ особеннымъ стараніемъ припрятывать какъ можно дальше отъ человъческихъ взоровъ. Въдь здъсь мы имъемъ

дъло съ разложеніемъ живого организма. Что бы сказали человъку, который воспротивился бы преданію земль труповъ, который сталь бы выкапывать изъ могилъ разлагающіяся и гніющія тъла, хотя бы на томъ основани, върнъе подъ тъмъ предлогомъ, что это тъла близкихъ ему, даже знаменитыхъ, прославленныхъ, геніальныхъ людей?! Такое занятіе въ нормальномъ, здоровомъ духв не можетъ вызвать ничего, кромъ отвращенія и страха. Въ старину колдуны, кудесники, волхвы, по народному повтрыю, водились съ мертвецами и находили въ этомъ страшномъ занятіи что-то въ родѣ удовлетворенія или даже настоящее удовлетвореніе. Но они обыкновенно притались отъ людей въ лъса и пещеры, уходили въ пустыни и горы, чтобъ тамъ въ одиночествъ предаваться своимъ противоестественнымъ склонностямъ. И если случайно удавалось обнаружить ихъ дъла, здоровые люди отвъчали имъ кострами, висълицами, пытками. То, что называется зломъ, худшій видъ зла обыкновенно имълъ своимъ источникомъ и началомъ интересъ и вкусъ въ мертвечинъ. Человъкъ прощалъ всякое преступленіе - жестокость, насиліе, убійство, но никогда онъ не прощалъ безкорыстной любви и исканія тайны смерти. Въ этомъ смыслъ свободная отъ предразсудковъ современность немного дальше зашла, чемъ средневъковье Можетъ быть, разница лишь въ томъ, что мы, занятые практическими дълами, утратили естественное чутье добра и зла. Мы теоретически даже убъждены, что колдуновъ и волхвовъ въ наше время не бываетъ и быть не можетъ. Наша увъренность и безпечность въ этомъ отношении доходила до того, что почти всъ даже въ Достоевскомъ видъли только художника и публициста и серьезно спорили съ нимъ о томъ, нужны ли русскому народу розги и брать ли намъ Константинополь.

Одинъ Михайловскій смутно догадывался, въчемъ туть дѣло, и называлъ автора «Карамазовыхъ» кладоискателемъ. Я говорю смутно догадывался, ибо мнѣ представляется, что это замьчаніе было сдѣлано покойнымъ критикомъ отчасти въ иносказательномъ, какъ будто даже въ шутливомъ тонѣ. А межъ тѣмъ никто изъдругихъ критиковъ Достоевскаго не обмолвился даже случайно болѣе мѣткимъ словомъ. И Чеховъ былъ кладопскателемъ, волхвомъ, кудесникомъ, заклинателемъ. Этимъ объясняется его исключительное пристрастіе къ смерти, разложенію, гніенію, къ безнадежности.

Не одинъ Чеховъ, конечно, бралъ сюжетомъ для своихъ произведеній смерть. Но дѣло не въ сюжетъ, а въ томъ, какъ сюжетъ трактуется. Чеховъ понимаетъ это: «Во всѣхъ мысляхъ,

чувствахъ и понятіяхъ, какія я составляю обо всемъ, - разсказываетъ онъ, - нътъ чего-то общаго, что связало бы все въ одно цълое. Каждое чувство и каждая мысль живуть во мнъ особнякомъ, и во всъхъ моихъ сужденіяхъ о наукъ, литературъ, ученикахъ, даже во всъхъ картинахъ, которыя рисуетъ мое воображеніе, даже самый искусный аналитикъ не найдетъ того, что называется общей идеей, богомъ живого человъка. А разъ нътъ этого, значитъ нътъ ничего. При такой бъдности достаточно было серьезнаго недуга, страха смерти, вліянія обстонтельствъ и людей, чтобы все, что я прежде считалъ своимъ міровозэрвніемъ и въ чемъ виделъ смыслъ и радость своей жизни, перевернулось вверхъ дномъ и разлетьлось въ клочья». Въ приведенныхъ словахъ выражается одна изъ самыхъ «новыхъ» мыслей Чехова-ею же опредъляется и все послъдующее творчество его. Выражена она въ скромной, покаянной формъ - человъкъ признается въ неспособности подчинить свои мысли высшей идеъ, и въ такой неспособности видитъ свою слабость. II этого было достаточно, чтобы до нъкоторой степени отвести отъ него громы критики и суда общественнаго мнвнія. Кающихся гръшниковъ мы охотно прощаемъ! Совершенно напрасная снисходительность: недостаточно признать себя виновнымъ, чтобъ искупить свою

вину. Что изъ того, что Чеховъ посыпалъ пепломъ главу и публично призналъ себя «виноватымъ, если внутренно онъ остался неизмъннымъ? Если въ то время, когда онъ на словахъ признавалъ общую идею богомъ (правда, съ маленькой буквы), онъ ровно ничего не сдълалъ для нея. На словахъ воскуриваетъ еиміамъ «богу», на дълъ проклинаетъ его. Прежде, до бользни «міровозэрьніе» приносило ему радость, теперьразлетълось въ клочья! Не естественно ли поставить вопросъ: да приносило ли ему «міро» возарѣніе» когда бы то ни было радость? Можетъ быть, радости имъли свой собственный, автономный источникъ; а міровозэрьніе приглашалось только въ качествъ свадебнаго генерала, для вившией торжественности, и никогда никакой существенной роли не играло? Чеховъ обстоятельно разсказываетъ о томъ, какія радости ему приносили научныя работы, занятія съ учениками, семьи, хороний объдъ и такъ далъе. П; и всемъ этомъ присутствовало и міровозэръиз съ идеей, и не только не мъшало, но какъ будто бы украшало жизнь. Такъ что казалось, что ради иден и работаешь, и семью создаешь, и объдаень. А тенерь, когда приходится ради иден бездъйствовать, мучиться, не спать по ночамъ, съ отвращениемъ глотать постылые кускиміровозарвніе разлетвлось въ клочья! Выходить,

стало быть, что міровозарвніе съ объдомъ годится, объдъ безъ міровоззрънія тоже годится (это доказательства не требуетъ), а міровоззрвніе ап und für sich не имъетъ никакой цъны... Въ этомъ сущность приведенныхъ словъ Чехова. Онъ съ ужасомъ признаетъ въ себъ присутствіе такой «новой» мысли. Ему кажется, что это только онъ такой слабый и ничтожный человъкъ, что всъхъ другихъ - хлъбомъ не корми, только подавай идеи и міровозарвнія... Такъ оно собственно и выходитъ, если повърить тому, что люди въ книгахъ разсказываютъ... Чеховъ всячески бичуетъ, мучаетъ и терзаетъ себя, но дъла измѣнить не можетъ. Хуже того. Міровоззрѣнія и идеи, къ которымъ очень многіе относятся довольно равнодушно-въ сущности другого отношенія эти невинныя вещи и не заслуживаютъ -становятся для Чехова предметомъ тяжелой, неумолимой и безпощадной ненависти. Онъ не умъетъ сразу освободиться отъ власти идей, и потому начинаетъ долгую, упорную и медленную, я бы сказалъ, партизанскую войну съ поработившими его тиранами. Борьба его въ общемъ и въ отдъльныхъ эпизодахъ представляетъ большой захватывающій интересъ именно вследствіе того, что еще до сихъ поръ наиболће видные представители литературы убъждены, что идеямъ присуща чудодъйственная сила. Чъмъ занимается

большинство писателей? Строятъ міровозарѣнія и полагаютъ при этомъ, что занимаются необыкновенно важнымъ, священнымъ дѣломъ! Чеховъ оскорбилъ очень многихъ дѣятелей литературы. Если его все-таки относительно щадили, то это произошло, во-первыхъ, оттого, что онъ былъ очень остороженъ, и воевалъ съ такимъ видомъ, какъ-будто приносилъ дань врагу, а во-вторыхъ, таланту многое прощается.

## IV.

Содержаніе «Скучной исторіи», такимъ образомъ, сводится къ тому, про профессоръ, дѣ тясь своими «новыми» мыслями, въ сущности занвляетъ, что онъ не находитъ возможнымъ признать надъ собой власть «идеи» и добросовъстно выполнить то, что люди называютъ высшей цѣлью и въ служеніи чему принято видѣть назначеніе, святое назначеніе человѣка. «Пусть меня судитъ Богъ, — у меня не хватаетъ мужества поступить по совѣсти» \*),—вотъ единственный отвѣтъ, который находитъ въ своей душѣ Чеховъ на всѣ требованія «міровоззрѣнія». И такое отношеніе къ міровоззрѣнію становится второй природой Чехова. Міровоззрѣніе требуетъ,

<sup>\*)</sup> Скучнан исторія, 118.

человъкъ признаетъ справедливость требованій, и методически не исполняетъ ни одного изъ нихъ. Причемъ признаніе справедливости требованій постепенно идетъ на убыль. Въ «Скучной Исторіи» идея еще судить человъка и терзаетъ его съ той безпощадностью, которая свойственна всему неживому и неодухотворенному. Точно заноза, впившаяся въ живое тело, чуждая и враждебная организму, идея безжалостно выполняетъ свою высокую миссію — до тахъ поръ, пока у человъка не созръваетъ твердая ръшимость вырвать ее изъ себя, какъ бы болъзненна ни была эта трудная операція. Уже въ «Ивановъ» роль идеи мъняется. Уже не она преслъдуетъ Чехова, а Чеховъ преслъдуетъ ее самыми отборными насмъшками и презръніемъ. Голосъ живой природы беретъ верхъ надъ наносными культурными привычками. Правда, борьба еще продолжается, если угодно, даже ведется съ перемъннымъ счастьемъ. Но прежней покорности нътъ. Все больше и больше Чеховъ эмансипируется отъ прежнихъ предразсудковъ и идетъ - куда? На этотъ вопросъ онъ едва ли умълъ бы отвътить. Но онъ предпочитаетъ оставаться безъ всякаго отвъта, чъмъ принять какой бы то ни было изъ традиціонныхъ отвътовъ. «Мнъ отлично извъстно, что проживу я еще не больше полугода; казалось бы, меня теперь должны бы

больше всего занимать вопросы о загробныхъ потемкахъ и о тахъ виданіяхъ, которыя посътять мой замогильный сонъ. Но почему-то душа моя не хочетъ знать этихъ вопросовъ, хотя умъ сознаетъ всю ихъ важность». Умъ снова, въ противоположность тому, что было раньше, почтительно выталкивается за дверь, и его права передаются «душь», темному, кенсному стремленію, которому Чеховъ теперь, когда онъ стоитъ предъ роковой чертой, отдъляющей человъка отъ въчной тайны, инстинктивно довъряетъ больше, чъмъ свътлому, ясному сознанію, напередъ предопредъляющему даже замогильныя перспективы. Научная философія возмутится? Чеховъ подкапывается подъ незыблемъйшіе ен устои? Но въдь Чеховъ надорвавшійся, ненормальный человъкъ. Его можно не слушать, но разъ, что вы уже рынились его выслушать, нужно напередъ быть ко всему готовымъ. Нормальный человъкъ, если онъ даже метафизикъ самаго крайняго, заоблачнаго толка, всегда пригоняеть свои теоріи къ нуждамъ минуты; онъ разрушаетъ лишь затъмъ, чтобы потомъ вновь строить изъ прежняго матеріала. Оттого у него никогда не бываетъ недостатка въ матеріалъ. Покорный основному человъческому закону, уже давно отмъченному и формулированному мудрецами, онъ ограинчивается и довольствуется скромной ролью

искателя формъ. Изъ жельза, которое онъ находитъ въ природъ готовымъ, онъ выковываетъ мечъ или илугъ, копье или серпъ. Мысль творить изъ ничего едва ли даже приходитъ ему въ голову. Чеховскіе же герои, люди ненормальные раг excellence, поставлены въ противоестественную, а потому страшную, необходимость творить изъ ничего. Предъ ними всегда безнадежность, безысходность, абсолютная невозможность какого бы то ни было дъла. А межъ тъмъ они живутъ, не умираютъ...

Тутъ является любопытный и необыкновенно важный вопросъ. Я сказалъ, что противно человъческой натуръ творить изъничего. Но вмъстъ съ тъмъ природа часто отнимаетъ у человъка готовый матеріалъ и вмаста съ тамъ повелительно требуеть отъ него творчества. Значитъ ли это, что природа противоръчитъ самой себъ? Что она извращаетъ свои созданья? Не правильнъе ли допустить, что понятіе объ извращеніи имъетъ чисто человъческое происхожденіе? Можетъ быть, природа гораздо экономнъе и мудръе нашихъ мудрецовъ и, можетъ быть, мы узнали бы гораздо больше, если бы, взамънъ того, чтобъ дълить людей на лишнихъ и нелишнихъ, полезныхъ и вредныхъ, добрыхъ и злыхъ, мы, подавивъ въ себъ на время склонность къ субъективной оцфикф, попытались бы довфрчивфй от-

нестись къ ен творенінмъ? А то сейчасъ «недобрые огоньки», кладоискатель, кудесникъ, колдунъ-и воздвигается между людьми ствна, которую не только логическими доводами, но и пушками не разобъешь. Я мало надъюсь, что приведенное соображение покажется убъдительнымъ для тъхъ, кто привыкъ охранять норму. Да, въроятно, и не нужно, чтобы сгладилось живущее межъ людьми представленіе о принципіальной противоположности добра и зла, какъ не нужно, чтобы молодые рождались съ жизненнымъ опытомъ варослыхъ, чтобъ исчезли съ лица земли румянецъ и черныя кудри. Во всякомъ случат это невозможно. Много тысячельтій насчитываетъ міръ, много народовъ жило и умирало на земль, но, насколько мы знаемъ по сохранившимся книгамъ и преданіямъ, споръ добра со зломъ никогда не прекращался. И всегда было такъ, что добро не боялось дневного свъта, что добрые жили общественной, объединенной жизнью, а эло пряталось во мракъ. и злые всегда были одинокими. Иначе и быть не можетъ.

Чеховскіе герои всѣ боятся свѣта, чеховскіе герои — одиноки. Они стыдятся своей безнадежности и знаютъ, что люди имъ не могутъ помочь. Они идутъ куда-то, можетъ быть, и впередъ, но никого за собой не зовутъ. У нихъ

все отнято, и они все должны создать. Въроятно, отсюда то нескрываемое презраніе, съ которымъ они относится къ наиболее ценнымъ продуктамъ обыкновеннаго человъческаго творчества. О чемъ бы вы ни заговорили съ Чеховскимъ героемъ, у него на все одинъ отвътъ: меня никто не можетъ ничему научить. Вы предлагаете ему новое міровозарвніе, но онъ съ первыхъ словъ вашихъ уже чувствуетъ, что все оно сводится къ попыткъ на новый манеръ переложить старые кириичи и камни, и нетеривливо, часто грубо, отворачивается отъ васъ. Чеховъ крайне осторожный писатель. Онъ боится общественнаго мнвнія и считается съ нимъ. И все-таки, какую нескрываемую брезгливость проявляетъ онъ къ принятымъ идеямъ и міровозарфніямъ. Въ «Скучной Исторіи» онъ, по крайней мѣрѣ, сохраняетъ внъшне почтительный тонъ и позу. Впоследствій онъ бросаеть всякій предосторожности и, вмасто того, чтобы упрекать себя въ неспособности покориться общей идет, открыто возмущается и даже высмъиваетъ ее. Уже въ «Ивановъ» это выражено въ достаточной степени - не даромъ эта драма въ свое времи вызвала такую бурю негодованія. Ивановъ, какъ и уже говорилъ, поконченный человъкъ. Все, что можетъ сдълать съ нимъ художникъ-это прилично похоронить его, т.-е. похвалить его проЬ

2,

e

17

Ъ

шлое, пожальть о настоящемъ и, затьмъ, чтобы сиянчить безотрадное внечатльніе, производимое смертью - пригласить на похороны общую идею. Можно вспомнить о міровыхъ задачахъ человъчества въ какой-либо изъ безчисленныхъ готовыхъ формъ — и трудный, казавшійся неразръшеннымъ, случай устраненъ. На ряду съ умирающимъ Ивановымъ следовало бы нарисовать сватлую, молодую, многообащающую жизнь; и впечатлъніе смерти и разрушенія потеряло бы всю свою остроту и горечь. Но Чеховъ постунаетъ примо обратно: вмѣсто того, чтобы дать молодости и идећ власть надъ разрушеніемъ и смертью, какъ то дълалось во всъхъ философскихъ системахъ и во многихъ художественныхъ произведеніяхъ, онъ демонстративно дълаетъ центромъ всъхъ событій ни на что негодную развалину Иванова. На ряду съ Ивановымъ есть молодын жизни, идећ тоже данъ свой представитель. Но молодан Саша, прелестная и обантельнам дънушка, всей душой полюбившая разбитаго героя, не только не спасаеть своего возлюбленнаго, но сама гибнетъ подъ бременемъ непосильной задачи. А идея? Достаточно вспомнить только фигуру доктора Львова, которому Чеховъ дов фрилъ отвътственную роль представителя всемов ущей властительницы, и вы сразу поймете, что онъ считаетъ себя не подданнымъ и данникомъ

ея, а элейшимъ врагомъ Стоитъ доктору Львову разинуть ротъ, и всъ дъйствующія лица, точно сговорившись, наперерывъ самымъ оскорбительнымъ образомъ торопятся оборвать его-насмъшками, угрозами, чуть ли не подзатыльниками. А между тъмъ, юный докторъ исполняетъ свои обязанности представителя великой державы не менъе умъло и добросовъстно, чъмъ его пред**иественники – Стародумы и другіе почтенные ге**рои старинной драмы. Онъ вступается за обиженныхъ, хочетъ возстановить попранныя права, возмущается неправдой и т. д. Развъ онъ вышелъ за предълы своихъ полномочій? Нътъ, конечно. Но тамъ, гдъ царствуютъ Ивановы и безнадежность, нътъ и не можетъ быть мъста для идеи.

Вмѣстѣ жить имъ невозможно. И на глазахъ у изумленнаго читателя, привыкшаго думать, что всѣ царства могутъ пасть и погибнуть, и что лишь мощь царства идеи несокрушима in saecula saeculorum—происходитъ неслыханное зрѣлище: идея свергается съ трона безпомощнымъ, разбитымъ, ни на что негоднымъ человѣкомъ! Чего только ни говорилъ Ивановъ! Уже съ перваго дъйствія онъ выпаливаетъ такую тираду и не передъ первымъ встрѣчнымъ, а передъ олицетворенной идеей — Стародумомъ-Львовымъ: «Я имъю право вамъ совътовать. Не женитесь вы

ни на еврейкахъ, ни на психопаткахъ, ни на синихъ чулкахъ, а выбирайте себъ что-нибудь заурядное, сфренькое, безъ яркихъ красокъ, безъ лишнихъ авуковъ. Вообще всю жизнь стройте по шаблону. Чъмъ съръе и монотоннъе фонъ, тъмъ лучше. Голубчикъ, не воюйте въ одиночку съ тысячами, не сражайтесь съ мельницами, не бейтесь лбомъ о ствны. Да хранитъ васъ Богъ отъ всевозможныхъ раціональныхъ хозяйствъ, необыкновенныхъ школъ, горячихъ ръчей... Запритесь себъ въ свою раковину и дълайте свое маленькое, Богомъ данное дъло... Это теплъе, честиве и здоровве». Докторъ Львовъ, представитель всемогущей, самодержавной идеи, чув. ствуеть, что его повелительница оскорблена въ своихъ державныхъ правахъ, что терпъть подобныя оскорбленія значить фактически отказаться оть суверенитета. Въдь Ивановъ былъ и долженъ оставаться вассаломъ. Какъ повернулся у него языкъ совътовать, какъ смълъ онъ возвысить голосъ тамъ, гдв онъ долженъ былъ благоговъйно слушать и безмольно, безропотно повиноваться?! Въдь это бунтъ! Львовъ пытается выпрямиться во весь рость и съ достоинствомъ отвътить дерзкому мятежнику. Но у него ничего не выходить. Дрожащимъ, нетвердымъ голосомъ онъ бормочетъ привычныя слова, которыя еще такъ недавно имъли всепобъждающую силу. Но

они не оказываютъ обычнаго дъйствія. Ихъ сила ушла. Куда? Львовъ даже и признаться себъ не смъетъ: къ Иванову. И это уже ни для кого больше не тайна. Какихъ бы подлостей и гадостей ни надълалъ Ивановъ — а Чеховъ не скупится въ этомъ смыслъ, и въ послужномъ спискъ его героя значатся всевозможныя преступленія, вплоть до почти сознательнаго убійства преданной ему женщины - ьсе же предъ нимъ, а не передъ Львовымъ склоняется общественное мнъніе. Ивановъ-духъ разрушана, грубый, ръзкій, безжалостный, ни передъ чъмъ не останавли-. вающійся. А слово «подлеж», которое съ мучительнымъ усиліемъ вы зваетъ изъ себя и посылаетъ ему докторъ, къ нему не пристаетъ, Онъ какъ-то правъ, своей особенной, никому непонятной, но безспорной, если върить Чехову, правотой. Саша, молодое, чуткое, даровитое существо, идетъ къ нему поклониться, равнодушно минуя фигуру честнаго Стародума-Львова. Вся драма на этомъ построена. Ивановъ, правда, подъ конецъ стръляется - и это, если угодно, можетъ дать формальное основание думать, что окончательная побъда исе-таки осталась за Льновымъ. И Чеховъ хоролю сдълалъ, что такъ закончилъ пьесу -- не затягивать же ее до безконечности. А досказать исторію Иванова дъло не легкое. Чеховъ потомъ еще 15 лътъ писалъ.

все досказывалъ недосказанное, а все-таки пришлось оборвать, не дойди до конца...

Тотъ, кто вздумалъ бы обращенныя Ивановымъ къ Львову слова истолковывать въ томъ смысль, что Чеховъ, подобно Толстому времени «Войны и Мира», видълъ въ обыденномъ устройствъ жизни свой «идеалъ», плохо понялъ бы. автора. Чеховъ только оборонялся противъ «идеи» и говорилъ ей самое обидное, что приходило въ голову. Ибо что можетъ быть обиднъе для идеи, чьмъ выслушивать похвалу обыденности?! Но при случав Чеховъ умълъ не менве идовито обрисовать и обыденность. Къ примъру хотя бы разсказъ «Учитель словесности». Учитель совсъмъ живетъ по преподанному Ивановымъ репенту. И служба, и жена Манюся — не еврейка. не исихопатка, не синій чулокъ, - и домъ раковина и т. д., и все это не мѣшаетъ Чехову полегоньку да помаленьку загнать бъднаго учителя въ обычную западию-мышеловку, довести его до такого состоянія, что остается только «упасть на полъ, кричать и биться головой о полъ». У Чехова «идеала» не было, даже идеала обыденности, который съ такимъ неподражаемымъ, несравненнымъ мастерствомъ воспълъ въ своихъ раннихъ произведеніяхъ графъ Толстой. Идеалъ предполагаетъ подчинение, добровольный отказъ отъ своихъ правъ на независимость, свободу и

силу — такого рода требованія, даже намеки на такого рода требованія возбуждали въ Чеховъ всю силу отвращенія и омеравнія, на которыя только онъ былъ способенъ...

V.

Итакъ, настоящій, единственный герой Чехова-это безнадежный человъкъ. «Дьлать» такому человъку въ жизни абсолютно нечего - развъ колотиться головой о камни. Нътъ ничего удивительнаго, что такой человъкъ невыносимъ для окружающихъ. Онъ всюду вноситъ смерть и разрушение. Онъ самъ это знаетъ, но не въ силахъ сторониться отъ людей. Онъ всей душой стремится вырваться изъ своего ужаснаго положенія. Больше всего его влечеть къ свъжимъ, молодымъ, нетронутымъ существамъ: онъ надъется съ ихъ помощью вернуть свое утраченное право на жизнь. Напрасная надежда! Начало разрушенія всегда оказывается побъждающимъ, и чеховскій герой, въ концъ концовъ, остается предоставленнымъ самому себъ. У него ничего нътъ, онъ все долженъ создать самъ. И вотъ «творчество изъ ничего», върнъе, возможность творчества изъ ничего - единственная проблема, которая способна занять и вдохновить Чехова. Когда онъ обобралъ своего героя

до последней нитки, когда герою остается только колотиться головой о стъну. Чеховъ начинаетъ чувствовать начто въ рода удовлетворенія, въ его потухшихъ глазахъ зажигается странный огонь, недаромъ показавшійся Михайловскому недобрымъ. Творчество изъ ничего! Не выходить ли эта задача за предълы человъческихъ силъ, человъческихъ правъ? Для Михайловскаго, очевидно, не было двухъ отвътовъ на этотъ вопросъ... Что до самого Чехова, то если бы ему предложили этотъ вопросъ въ такой умышленно резкой формулировке, - онъ, веронтно, не умълъ бы на него отвътить, хотя постоянно имълъ съ нимъ дъло или, лучше сказать, потому что постоянно имель съ нимъ дело. Можно, не боясь ошибиться, сказать, что тъ люди, которые безъ колебаній отвічають на него въ томъ или иномъ смыслъ, никогда близко не подходили къ нему, да и вообще ко всъмъ такъ называемымъ послъднимъ вопросамъ бытія. Колебаніе - необходимый составной элементъ въ с ужденіях в человъка, котораго судьба подводила къ роковымъ задачамъ. Какъ дрожала рука у Чехова, когда онъ дописывалъ заключительныя строки своей «Скучной исторіи»! Воспитанница профессора, -- самое близкое и дорогое ему, но такое же надорванное, потерявшее надежды, хотя еще молодое, существо — прівхала къ нему за

совътомъ въ Харьковъ. И вотъ между ними происходить слъдующій разговоръ:

- «Николай Степановичъ! говоритъ она, блъднъя и сжимая на груди руки. Николай Степановичъ! Я не могу дольше такъ жить! Не могу! Ради истиннаго Бога, скажите скоръй, сію минуту, что мнъ дълать? Говорите, что мнъ дълать?
- Что же я могу сказать? недоумъваю я.—Ничего я не могу.
- Говорите, умоляю васъ! продолжаетъ она, задыхаясь и дрожа всъмъ тъломъ —Клянусь вамъ, что я не могу дольше такъ жить. Силъ моихъ нътъ!

Она падаетъ на стулъ и начинаетъ рыдать. Она закинула назадъ голову, ломаетъ руки, топочетъ ногами; шляпка ея свалилась съ головы и болтается на резинкъ, прическа растрепалась.

- Помогите мнѣ, помогите! умоляетъ она. Не могу я дольше!
- Ничего я не могу сказать тебъ, Катя,—говорю я.
- Помогите!—рыдаеть она, хватая меня за руку и цёлуя ее.—Вёдь вы мой отецъ, мой единственный другъ. Вёдь вы умны, образованы, долго жили! Вы были учителемъ! Говорите же, что мнъ дълать?
  - По совъсти, Кати, не знаю.

Я растерялся, сконфувился, тронутъ рыданьями Кати и едва стою на ногахъ.

— Давай, Катя, завтракать, — говорю я, натинуто улыбаясь. — Будетъ плакать!

И тотчасъ же прибавляю упавшимъ голосомъ:

- Меня скоро не станетъ, Катя...
- Хоть одно слово, хоть одно слово!—плачеть она, протягивая ко мнъ руки...»

Но этого слова не нашлось у профессора, Онъ переводитъ разговоръ на погоду, Харьковъ и прочія безразличныя вещи. Катя встаетъ и, не глядя на него, протягиваетъ ему руку. «Мнъ хочется спросить, кончаетъ онъ свой разсказъ: значитъ, на похоронахъ у меня не будешь? Но она не глидитъ на меня, рука у нея холодная, словно чужая... Я молча провожаю ее до дверей. Вотъ она вышла отъ меня, идетъ по длинному коридору, не оглядываясь. Она знаетъ, что я гляжу ей вслъдъ и, въроятно, на поворотъ оглянется. Нътъ, не оглянулась. Черное платье въ последній разъ мелькнуло, затихли шаги... Прощай, мое сокровище! ... . Не знаю ., только этими словами умфетъ отвътить на вопросъ Кати умный, образованный, долго жившій, всю жизнь свою бывшій учителемъ Николай Степановичъ! Во всемъ его огромномъ опыть прошлыхъ льтъ не находится ни одного пріема, правила или со-

въта, который бы хоть сколько-нибудь соотвътствоваль дикой несообразности новыхъ условій его собственнаго и Катинаго существованія. Катя не можетъ больше такъ жить, но и онъ самъ не можетъ дольше выносить своей отвратительной и позорной безпомощности. Они оба — онъ старый, она молодая - оба всей душой хотъли бы поддержать другъ друга, и оба ничего не умъютъ придумать, На ея «что мнъ дълать» онъ отвъчаетъ: «меня скоро не станетъ», т.-е. вопросомъ же, на его «меня скоро не станетъ» она отвъчаетъ безумнымъ рыданіемъ, ломаніемъ рукъ и нелъпымъ повтореніемъ однихъ и тъхъ же словъ. Лучше было бы ни о чемъ не спрашивать, не начинать «душевнаго», откровеннаго разговора. Но они еще въ этомъ не дали себъ отчета. Въ ихъ прежней жизни разговоръ облегчалъ, откровенныя признанія сближали. Теперь, наоборотъ: послъ такого свиданія люди уже не въ состояніи выносить другъ друга. Катя уходитъ отъ стараго профессора, отъ своего пріемнаго, отъ своего родного отца и друга съ сознаніемъ, что онъ ей сталъ чужимъ. Она даже, уходя, не обернулась къ нему. Оба почувствовали, что имъ осталось только колотиться головой объ стену. Въ этомъ занятіи каждый действуетъ за свой страхъ, и объ утвшающемъ единеніи душъ уже нельзя мечтать...

## VI.

Чеховъ зналъ, до чего онъ договорился въ «Скучной Исторіи» и въ «Ивановъ». Нъкоторые критики тоже знали и поставили ему это на видъ. Не берусь сказать, что именно-боязнь ли общественнаго мивнія, или ужасъ предъ сдвланными открытими, или то и другое вмъстъ, но, оченидно, у Чехова былъ моментъ, когда онъ рънился во что бы то ни стало покинуть занятую имъ позицію и повернуть назадъ. Плодомъ такого рышенія была «Палата M 6». Въ этомъ разсказъ дъйствующимъ лицомъ является все готъ же, знакомый намъ, Чеховскій человъкъ, цокторъ. П обстановка довольно привычная, хотя чъсколько измъненная. Въ жизни доктора нивего особеннаго не произошло. Онъ попалъ въ гровинціальную дыру и, постепенно, все сторочись отъ людей и жизни, дошелъ до состоянія зовершенной безвольности, которая въ его предэтавлени стала идеаломъ человъческаго сущеэткованія. Онъ ко всему равнодушенъ, начиная о своей больницы, въ которой онъ почти не Зываеть, гдъ царствуеть пьяный и грубый фельдперъ, гдъ обираютъ, залъчиваютъ больныхъ.

Въ психіатрическомъ отдъленіи хозяйничаетъ сторожъ изъ отставныхъ солдатъ, справляю-

щійся кулаками съ неспокойными націентами, Доктору-все равно, точно онъ живетъ гдъ-то далеко, въ иномъ міръ, и не понимаетъ того, что происходитъ на его глазахъ. Случайно попадаетъ онъ въ психіатрическое отдъленіе и вступаетъ въ бесъду съ однимъ изъ больныхъ. Больной жалуется ему на порядки, точнъе, на отвратительные безпорядки въ отдъленіи. Докторъ спокойно выслушиваетъ его слова, но реагируетъ на нихъ не дъломъ, а словами же. Онъ пытается доказать своему сумасшедшему собесъднику, что внъшнія условія не могуть на насъ имъть никакого вліянія. Сумасшедшій не соглашается, говоритъ ему дерзости, представляетъ возраженія, въ которыхъ, какъ въ мысляхъ многихъ помъщанныхъ, на ряду съ безсмысленными утвержденіями встръчаются очень глубокія замѣчанія. Даже, пожалуй, первыхъ очень мало, такъ что по разговору и не догадаешься, что имъещь дъло съ больнымъ. Докторъ въ восторгь от своего новаго знакомства, но пальцемъ о палецъ не ударитъ, чтобъ облегчить чъмъ-нибудь его. Теперь, какъ и прежде, несчастный находится во власти сторожа, который, при малъйшемъ неповиновеніи, бьетъ его. Больной, докторъ, окружающіе, вся обстановка больницы и квартиры доктора описаны съ удивительнымъ талантомъ. Все настраиваетъ къ абсонотному несопротивленію и фаталистическому равнодушію: пусть пьянствуютъ, дерутся, гра-**Битъ**, насильничаютъ — все равно, такъ, видно, гредопредълено на высшемъ совъть природы. Ісповъдуемая докторомъ философія бездъйствія гочно подсказана и нашептана неизмънными законами человъческого существованія. Кажется, чътъ силъ вырваться изъ ея власти. До сихъ поръ все болье или менье въ Чеховскомъ стиль. Но конецъ-совствы иного рода. Докторъ самъ, **5лагодаря интригамъ своего коллеги, попадаетъ** зъ психіатрическое отдъленіе больницы въ качествъ паціента. Его лишаютъ свободы, запираютъ въ больничномъ флигелъ и даже быютъ, быетъ тотъ самый сторожъ, съ которымъ онъ училъ мириться своего сумасшедшаго собесъдника и на глазахъ у этого собесъдника. Докгоръ мгновенно пробуждается точно отъ сна. Въ іемъ нвляется жажда борьбы, протеста. Правда, лиъ тутъ же умираетъ, но идея все таки торжествуетъ. Критика могла считать себя вполнъ удовлетворенной — Чеховъ открыто покаился и этрекся отъ теоріи непротивленія. И, кажется «Палату № 6» въ свое время очень сочувственно принили. Кстати прибавимъ, что докторъ умираетъ очень красиво: въ последнія минуты видить стадо оленей и т. п.

II въ самомъ дълъ, построеніе разсказа не

оставляетъ сомивнія. Чеховъ хотьль уступить и уступилъ. Онъ почувствовалъ невыносимость безнадежности, невозможность творчества изъ ничего. Колотиться головой о камии, въчно колотиться головой о камни это такъ ужасно, что лучше уже вернуться къ идеализму. Оправдалась дивная русская поговорка: отъ сумы и отъ тюрьмы не зарекайся. Чеховъ примкнулъ къ сонму русскихъ писателей и сталъ воспъвать идею. Но-не надолго! Ближайшій по времени разсказъ его «Дуэль» носить уже иной характеръ. Развязка въ немъ тоже какъ будто бы идеалистическая, но только какъ будто бы, Главный герой Лаевскій- «паразить», какъ всв Чеховскіе герон. Онъ ничего не дълаетъ и ничего дълать не умъетъ, даже не хочетъ, живетъ на половину на чужой счеть, входить въ долги. соблазняетъ женщинъ и т. д. Положеніе его невыносимое. Живетъ съ чужой женой, которая опостыльла ему, какъ и собственная особа, но отъ которой онъ не умъетъ избавиться, въчно нуждается и кругомъ въ долгахъ, знакомые его не любять и презирають. Онъ всегда такъ чувствуетъ себя, что готовъ бъжать, безъ оглядки, все равно куда, лишь бы уйти съ того мъста, гдъ онъ сейчасъ живетъ. И его незаконная жена приблизительно въ такомъ же, если не болве ужасномъ, состояніи. Неизвъстно зачъмъ, безъ любви,

даже безъ влеченія она отдается первому встрѣчному пошляку. Потомъ ей кажется, что ее съ ногъ до головы облили грязью, и эта грязь такъ пристала къ ней, что не смоещь даже цѣлымъ океаномъ воды. И вотъ такая парочка живетъ на свѣтѣ, въ глухомъ городкѣ Кавказа и естественно привлекаетъ вниманіе Чехова. Тема интересная, что и говорить: два облитыхъ грязью человѣка, не выносящихъ ни себя, ни другихъ...

Для контраста Чеховъ сталкиваетъ Лаевскаго съ зоологомъ фонъ-Кореномъ, прівхавшимъ въ приморскій городъ по важному, всьми признаваемому важнымъ, дълу изучать эмбріологію медузы. Фонъ-Коренъ, какъ видно по фамиліи, изъ нъмцевъ, стало быть нарочито, здоровый и нормальный, чистый человъкъ, потомокъ Гончаровскаго Штольца, приман противоположность Лаевскому, въ свою очередь состоящему въ близкомъ родствъ со старикомъ Обломовымъ. Но у Гончарова противоставленіе Обломову Штольца имъло совсъмъ иной характеръ и смыслъ, чъмъ у Чехова. Романистъ 40-хъ годовъ надъялся, что сближение съ западной культурой обновитъ и воскресить Россію. И самъ Обломовъ изображенъ не совсъмъ еще безнадежнымъ человъкомъ. Онъ только ленивъ, неподвиженъ, непредпріимчивъ. Кажется, проснись онъ-онъ деся-

токъ Штольневъ за поясъ заткиетъ. Иное дъло Лаевскій. Этотъ чже проснудся, давно проснудся-но его пробужденіе не принесло съ собой добра... «Природы онъ не любить, Бога у него нътъ, всь довърчивыя девочки, которыхъ онъ зналъ, сгублены имъ или его сверстниками, въ родномъ саду своемъ онъ за всю жизнь не посадилъ ни одного деревца и не выростилъ ни одной травки, а. живя среди живыхъ, не спасъ ни одной мухи, а только разрушалъ, губилъ и лгалъ, лгалъ». Добродушный увалень Обломовъ выродился въ отвратительную и страшную гадину. А чистый Штольцъ живъ и остался въ своихъ потомкахъ чистымъ! Только съ новыми Обломовыми онъ уже иначе разговариваетъ. Фонъ-Коренъ называетъ Лаевскаго негодяемъ и мерзавцемъ и требуетъ къ нему примъненія самыхъ строгихъ каръ. Помирить Корена съ Лаевскимъ невозможно. Чъмъ чаще имъ приходится сталкиваться межъ собой, тымъ глубже, неумолимъй и безпощаднъй они ненавидять другъ друга. Вивств жить имъ на землв нельзи. Одно изъ двухъ: либо нормальный фонъ-Коренъ, либо вырожденецъ декадентъ Лаевскій. При чемъ вся вифшияя, матеріальная сила на сторонъ фонъ-Корена, конечно. Онъ всегда правъ, всегда побъждаеть, всегда торжествуеть и въ поступкахъ своихъ и въ теоріяхъ. Любопытная вещь:

Чеховъ непримиримый врагъ всякаго рода философіи. Ни одно изъ дъйствующихъ лицъ въ его произведеніяхъ не философствуетъ, а если философствуетъ, то обыкновенно неудачно, смъщно, слабо, неубъдительно. Исключение представляетъ фонъ-Коренъ, типическій представитель позитивно-матеріалистическаго направленія. Его слова дышатъ силой, убъжденіемъ. Въ нихъ есть даже панеосъ и максимумъ логической последовательности. Въ разсказахъ Чехова много героевъ матеріалистовъ, но съ оттънкомъ скрытаго идеализма, по выработанному въ 60-хъ годахъ шаблону. Такихъ Чеховъ держитъ въ черномъ тълъ и нысмъиваетъ. Идеализмъ во всъхъ видахъ, явный и тайный, вызывалъ въ Чеховъ чувство невыносимой горечи. Ему легче было выслушивать безпощадныя угрозы прямолинейнаго матеріализма, чъмъ принимать худосочныя утышенія гуманизирующаго идеализма. Есть въ міръ какая-то непобъдимая сила, давнщая и уродующая человъка--это ясно до осязаемости. Малъйшая неосторожность, и самый великій, какъ и самый малый, становится ея жертвой. Обманывать себя можно только до тъхъ поръ, пока знаешь о ней только по наслышкъ. Но кто однажды побывалъ въ жельзныхъ лапахъ необходимости, тотъ навсегда утратилъ вкусъ въ идеалистическимъ самообольщеніямъ. Онъ уже не уменьшаетъ - онъ

скоръй склоненъ преувеличивать силу врага. А чистый, последовательный матеріализмъ, который проповъдуетъ фонъ-Коренъ, наиболъе полно выражаетъ нашу зависимость отъ стихійныхъ силъ природы, Фонъ-Коренъ говоритъ, точно молотомъ бьетъ, и каждый его ударъ попадаеть не въ Лаевскаго, а въ Чехова, въ самыя больныя мъста его. Онъ даетъ Корену все больше и больше силъ, онъ самъ подставляетъ себя подъ его удары. Зачьмъ? Почему? А вотъ подите же! Можетъ быть, жила въ Чеховъ тайная надежда, что самоистязаніе для него единственный путь къ новой жизни? Онъ этого намъ не сказалъ. Можетъ, и самъ не зналъ, а можетъ быть, боялся оскорбить позитивистическій идеализмъ, такъ безраздъльно властвующій въ современной литературъ. Онъ не смълъ еще выступать противъ европейскаго общественнаго мнънія - въдь наши философскія міровозарвнія не нами выдуманы, а занесены къ намъ изъ Европы! И. чтобы не спорить съ людьми, онъ придумалъ для своего страшнаго разсказа шаблонную, утвшительную развязку. Въ концъ разсказа Лаевскій «исправляется», женится на своей любовницъ. бросаетъ безпутную жизнь и начинаетъ старательно переписывать бумаги, чтобъ уплатить долги. Нормальные люди могутъ быть вполнъ удовлетворены, ибо нормальные люди въ баснъ

читаютъ только послъднія строчки—мораль, а мораль «Дуэли» самая здоровая: Лаевскій исправился и сталъ бумаги переписывать. Правда, можетъ показаться, что такого рода конецъ больше похожъ на насмъшку надъ моралью, но нормальные люди не слишкомъ проницательные психологи; они боятся двойственности и съ присущей имъ «искренностью» всъ слова писателя принимаютъ за чистую монету. Въ добрый часъ!

## VII.

Единственная философія, съ которой серьезно считался и потому серьезно боролся зеховъбылъ позитивистическій матеріализмъ. Именно позитивистическій, т.-е. ограниченный, не претендующій на теоретическую законченность. Всъмъ существомъ своимъ Чеховъ чувствовалъ страшную зависимость живого человъка отъ невидимыхъ, но властныхъ и явно бездушныхъ законевъ природы, а въдь матеріализмъ, въ особенности научный матеріализмъ, сдержанный, не гоняющійся за последнимъ словомъ и логической закругленностью, цъликомъ сводится къ обрисовкъ внъшнихъ условій нашего существованія. Ежедневный, ежечасный, даже ежеминутный опытъ убъждаетъ насъ, что одинокій слабый человъкъ, сталкиваясь съ законами при-

роды, постоянно долженъ приспособляться и уступать, уступать, уступать. Нельзя старому профессору вернуть свою молодость, нельзя надорвавшемуся Иванову скрыпить себя, нельзя Лаевскому отмыть облапившую его грязь и т. д. безъ конца рядъ неумолимыхъ, чисто матеріалистическихъ нельзя, противъ которыхъ человъческій геній не умъеть выставить ничего, кромъ покорности или забвенія. Résigne-toi, mon coeur, dors ton sommeil de brute-иныхъ словъ мы не найдемъ предъ лицомъ картинъ, развернувшихся въ чеховскихъ произведеніяхъ. Покорность внъщняя, а подъ ней затаенная, тяжелая, элобная ненависть къ невъдомому врагу. Сонъ, забвеніе только кажущіеся - ибо развъ спить, развъ забывается человъкъ, который свой совъ называетъ sommeil de brute? Но какъ быть иначе? Бурные протесты, которыми наполнена «Скучная исторія», потребность излить наружу накопившееся негодованіе скоро начинають казаться ненужными и даже оскорбительными для человъческаго достоинства. Последняя протестующая пьеса Чехова — «Дядя Ваня». Дядя Ваня, какъ старый профессоръ, какъ Ивановъ, бьетъ въ набатъ, поднимаетъ неслыханную тревогу по поводу своей загубленной жизни. Тоже не своимъ голосомъ онъ вопитъ на всю сцену: пропала жизнь, пропала жизнь, -- точно и въ самомъ

дълъ кто-нибудь изъ окружающихъ его людей. кто-нибудь во всемъ мірѣ можеть быть въ отвътъ по поводу его бъды. Ему мало крика и воплей. Онъ осыпаетъ оскорбленіями родную мать. Какъ безумный, безъ всякой цели, безъ всикой нужды онъ начинаетъ палить изъ револьвера въ своего воображаемаго врага, жалкаго и несчастнаго старика, отца некрасивой Сони. Собственнаго голоса ему мало, и онъ прибъгаетъ къ револьверу. Онъ готовъ былъ бы палить изъ всъхъ пушекъ, какія есть на свъть, бить во вст барабаны, звонить во вст колокола. Ему кажется, что всъ люди, весь міръ спитъ, что нужно разбудить ближнихъ. Онъ готовъ на какую угодно нельпость, ибо разумнаго выхода для него нътъ, а сразу признаться, что нътъ выхода - на это ни одинъ человъкъ не способенъ. II начинается Чеховская исторія: примириться невозможно, не примириться тоже невозможно, остается колотиться головой о стану. Самъ диди Вани продълываетъ это открыто, на людихъ, но какъ потомъ больно ему вспоминать о своей невоздержанной откровенности! Когда всъ разъважаются послъ безсмысленной и мучительной сцены, дядя Ваня понимаетъ, что молчать нужно было, что нельзя признаваться никому, даже самому близкому человъку въ извъстныхъ вещахъ. Постороній глазъ не выноситъ аръ-

лища безнадежности. «Проворонилъ жизнь» -пеняй на себя; ты уже больше не человъкъ, все человъческое тебъ чуждо. И ближніе для тебя уже не ближніе, а чужіе. Ты не въ правъ ни помогать другимъ, ни ждать отъ другихъ помощи. Твой удълъ абсолютное одиночество. Понемногу Чеховъ убъждается въ этой «истинъ»: дядя Ваня послъдній опытъ шумнаго, публичнаго протеста, вызывающей «деклараціи правъ». Даже и въ этой пьесъ неистовствуетъ одинъ дядя Ваня-хотя въ числъ дъйствующихъ лицъ есть и докторъ Астровъ, и бъдная Соня, которые тоже въ правъ были бы бущевать и даже изъ пушекъ палить. Но они молчатъ. Они даже повторяють какія-то хорошія, ангельскія слова на тему о счастливомъ будущемъ человъчестваиначе выражаясь, они удвоенно молчать, ибо въ устахъ такихъ людей «хорошія слова» обозначають совершенную оторванность отъ міра; они ушли отъ всъхъ и никого къ себъ не подпускаютъ. Хорошими словами они, какъ китайской ствной, оградили себя отъ любопытства и любознательности ближнихъ. Снаружи они похожи на всъхъзначитъ внутренней ихъ жизни никто коснуться не смветъ...

Какой смыслъ, какое значение этой напряженной внутренней работы поконченныхъ людей? Чеховъ, въроятно, на этотъ вопросъ отвътилъ

бы тами же словами, какими Николай Степановичъ отвъчалъ на вопросы Кати: «не знаю». Больше бы онъ ничего не прибавилъ, Но эта жизнь, больше похожая на смерть, чъмъ на жизнь - она одна только привлекала и занимала его. Оттого и рачь его изъ году въ годъ становилась тише и медлительнее. Среди нашихъ писателей – Чеховъ тишайшій писатель. Вся энергія героевъ его произведеній направлена вовнутрь, а не наружу. Они ничего видимаго не создають, хуже того - они все видимое разрушають сноей внышней нассивностью и бездыйствіемъ. «Положительный мыслитель» въ родъ фонъ-Корена безъ колебанія клеймить ихъ страшными словами, тъмъ болъе довольный собой и своей справедливостью, чъмъ больше энергіи вкладываетъ онъ въ свои выраженія. «Мерзавцы, подлецы, вырождающіеся, 'макаки' и т д., чего только ни придумалъ фонъ-Коренъ по поводу Лаевскихъ! Явный положительный мыслитель хочеть принудить Лаевскаго переписывать бумаги. Ненвные положительные мыслители, т.-е. идеалисты и метафизики, бранныхъ словъ не употребляютъ. Зато они заживо хоронятъ чеховидеалистическихъ СКИХЪ героевъ на СВОИХЪ кладбищахъ, именуемыхъ міровозарѣніями. Самъ же Чеховъ отъ «разръщенія вопроса» воздерживается съ настойчивостью, которой большин-

ство критиковъ, въроятно, желало бы лучшей участи, и продолжаетъ свои длинные, безконечно длинные разсказы о людяхъ, о жизни людей, которымъ нечего терять - точно въ мірь только и было интереснаго, что это кошмарное висъніе между живнью и смертью. О чемъ говорить оно намъ? О жизни, о смерти? Опять нужно отвътить «не знаю», тіми словами, которыя возбуждають наибольшее отвращение положительныхъ мыслителей, но которыя загадочнымъ образомъ являются постояннымъ элементомъ въ сужденіяхъ чеховскихъ людей. Оттого имъ такъ близка враждебная имъ матеріалистическая философія. Въ ней нътъ отвъта, обязывающаго къ радостной покорности. Она бьетъ, уничтожаетъ человъка — но она не называетъ себя разумной, не требуетъ себъ благодарности, ей ничего не нужно, ибо она бездушна и безсловесна. Ее можно признавать и вмъстъ ненавидъть. Удастся справиться съ ней человъку --онъ правъ; не удастся—vae victis. Какъ отрадно ввучитъ голосъ откровенной безпощадности неодушевленной, безличной, равнодушной природы сравнительно съ лицемърно сладкими напъвами идеалистическихъ, человъческихъ міровоззраній! А затымъ, и это самое главное, съ природой все-таки возможна борьба! И вт. борьбъ съ природой всь средства разръщаются. Въ борьбъ

съ природой человъкъ всегда остается человъкомъ и, стало быть, правымъ, что бы онъ ни предпринялъ для своего спасенія. Даже, если бы ОНЪ ОТКАЗАЛСЯ ПРИЗНАТЬ ОСНОВНОЙ ПРИНЦИПЪ МІРОзданія-неуничтожимость матеріи и энергіи, зажонъ инерціи и т. д. Ибо самая коллоссальная мертвая сила должна служить человъку, кто станетъ оснаривать это? Иное дъло «міровоз∙ зръніе»! Прежде, чъмъ изречь слово, оно ставитъ неоспоримое требованіе: человъкъ долженъ служить идев. И это требование считается мало того, что само собою разумъющимся-еще необыкновенно возвышеннымъ. Удивительно ли, что въ выборъ между идеализмомъ и матеріализмомъ Чеховъ склонился на сторону последняго-сильнаго, но честнаго противника? Съ идеализмомъ можно бороться только презрѣніемъ, и въ этомъ смыслъ сочиненія Чехова не оставляють ничего желать,.. Какъ бороться съ матеріализмомъ? 11 можно ли его побъдить? Можетъ быть читателю покажутся странными пріемы Чехова, но, очевидно, онъ пришелъ къ убъжденію, что есть только одно средство борьбы, къ которому прибъгали уже древніе пророки: колотиться головой о стъну. Безъ грома, безъ нальбы, безъ набата, одиноко и молчаливо, вдали отъ ближнихъ, своихъ и чужихъ, собрать всѣ силы отчанийя для безсмысленной и давно осужден-

ной наукой и здравымъ смысломъ попытки. Но развъ отъ Чехова вы въ правъ были ждать санкцін научной методологін? Наука отняла у него все: онъ осужденъ на творчество изъ ничего, т.-е. на такое дело, на которое нормальный человъкъ, пользующийся только нормальными пріемами, абсолютно неспособенъ. Чтобы сдълать невозможное, нужно прежде всего отказаться отъ рутиныхъ пріемовъ. Какъ бы упорно мы ни продолжали научныя изысканія, они не дадутъ намъ жизненнаго эликсира. Въдь наука съ того и начала, что отбросила, какъ принципіально недостижимое, стремленіе къ человъческому всемогуществу: ея методы таковы, что успъхи въ однъхъ областяхъ исключаютъ даже исканія въ другихъ. Иначе говоря, научная методологія опредвляется характеромъ поставляемыхъ себъ наукой. И дъйствительно, ни одна изъ ея задачъ не можетъ быть достигнута колоченіемъ головой о стъну. Этотъ, хотя и не новый методъ (повторяю, его уже знали, имъ пользовались пророки) для Чехова и его героевъ объщаетъ больше, чъмъ всъ индукціи и дедукціи (къ слову сказать, тоже не выдуманныя наукой, а существующій съ основанія міра). Онъ подсказываетъ человъку таинственнымъ инстинктомъ и каждый разъ, когда въ немъ является надобность, онъ является на сцену. А что наука

осуждаеть его, въ этомъ натъ ничего страинаго, Онъ въ свою очередь осуждаеть науку.

## VIII.

Теперь, можетъ быть, станетъ поиятнымъ зальнъйшее развитие и направление Чеховскаго гворчества, и то характерное для него и непоэторяющееся у другихъ сочетаніе «трезваго» магеріализма съ фанатическимъ упорствомъ въ исканіи новыхъ, всегда окольныхъ и проблемагическихъ путей. Онъ, какъ Гамлетъ, хочетъ подвести подъ своего противника «подкопъ аршиномъ глубже», чтобы разомъ взорвать на воздухъ и инженера, и его строеніе. Терпъніе и выдержка его при этой тяжелой, подземной работъ прямо изумительны и для многихъ невыносимы. Вездъ тьма, ни одного луча, ни одной искры, а Чеховъ идетъ впередъ медленно, едваедва подвигаясь. Неопытный, нетерпъливый взоръ, можетъ быть, совсъмъ и не замътитъ движенія. Да, пожалуй, и самъ Чеховъ не знаетъ навърное, подвигается ли онъ впередъ или топчется на одномъ мъсть. Разсчитывать впередъ нельзя, Нельзя даже и надъяться. Человъкъ вступилъ въ ту полосу своего существованія, когда равумъ, загадывающій впередъ и ободряющій, отказываетъ въ своихъ услугахъ. Нътъ воз-

можности составить себь ясное и отчетливое представление о происходящемъ. Все принимаетъ фантастически безсмысленную окраску. Всему въришь и не вършиь. Въ «Черномъ Монахъ» Чеховъ разсказываетъ о новой дъйствительности и такимъ тономъ, какъ будто самъ недоумъваетъ, гдъ кончается дъйствительность и начинается фантасмагорія, Черный монахъ влечетъ молодого ученаго куда-то въ таинственную даль, гдъ должны осуществиться лучшія мечты человъчества. Окружающіе люди называють монаха галлюцинаціей и борются съ нимъ медицинскими средствами — бромомъ, усиленнымъ питаніемъ, молокомъ. Самъ Ковринъ не знаетъ, кто правъ. Когда онъ бесъдуетъ съ монахомъ, ему кажется, что правъ монахъ, когда онъ видитъ предъ собой рыдающую жену и серьезныя, встревоженныя лица докторовъ, онъ признается, что находится во власти навязчивыхъ идей, ведущихъ его прямымъ путемъ къ помъщательству. Побъждаетъ въ концъ концовъ черный монахъ, Ковринъ не въ силахъ выносить окружающую его обыденность, разрываетъ съ женой и ея родными, которые ему кажутся палачами, и идетъ куда-то, но не приходитъ на нашихъ глазахъ никуда. Подъ конецъ разсказа онъ умираетъ, чтобъ дать автору право поставить точку. Это всегда такъ бываетъ: когда авторъ не знаетъ.

что дълать съ героемъ, онъ убиваетъ его, Въроятно, рано или поздно этотъ пріемъ будетъ оставленъ. Въроятно, въ будущемъ писатели убъдять себя и публику, что всякаго рода искусственныя закругленія - вещь совершенно ненужная. Истощился матеріалъ-оборви повъствованіе, хоти бы на полусловъ. Чеховъ иногда такъ и дълалъ-но только иногда. Большей же частью онъ предпочиталъ, во исполнение традиціонныхъ требованій, давать читателямъ развязку. Этотъ пріемъ не такъ безразличенъ, какъ можетъ показаться на первый взглядъ, ибо онъ вводить въ заблужденіе. Взять хотя бы «Чернаго Монаха». Смерть героя является какъ бы указаніемъ, что всякая ненормальность, по мнънію Чехова, ведеть обязательно черезъ нелъпую жизнь къ нельной смерти. Межъ тьмъ едва ли Чеховъ былъ твердо въ этомъ убъжденъ. Повидимому, онъ чего-то ждалъ отъ ненормальности и отгого удълялъ такъ много вниманія выбитымъ изъ колеи людямъ. Къ прочнымъ, опредъленнымъ заключеніямъ онъ, правда, не пришелъ – несмотря на все напряжение творчества. Онъ убъдился, что выходя изъ запутаннаго лабиринта нътъ, что лабиринтъ, неопредъленныя блужданія, въчныя колебанія и шатанія, безпричинное горе, безпричинныя радости, словомъ, все, чего такъ боятся и избъгаютъ нормальные люди, стало сущностью

его жизни. Объ этомъ и только объ этомъ нужно разсказывать. Не мы выдумали нормальную жизнь, не мы выдумали ненормальную жизнь. Почему же только первую считаютъ настоящей дъйствительностью?..

Однимъ изъ самыхъ характерныхъ для Чехова, а потому и замъчательныхъ его произведеній должна считаться его драма «Чайка». Въ ней съ наибольшей полнотой получило свое выраженіе истинное отношеніе художни::а къ жизни. Здъсь всъ дъйствующія лица либо слъпыя, боящіяся сдвинуться съ міста, чтобъ не потерять дорогу домой, либо полусумасшединя, рвущіяся и мятущіяся неизвъстно куда и зачъмъ. Знаменитая артистка Аркадына словно зубами вцъпилась въ свои семьдесять тысячъ, свою славу и послѣдняго любовника. Тригоринъ-тоже извъстный писатель, изо дня въ день пишетъ, пишетъ, пишетъ, не зная, для чего и зачъмъ онъ это дълаетъ. Люди читаютъ и хвалятъ его произведенія, и онъ не принадлежить себъ; онъ, какъ перевозчикъ Марко въ сказкъ, не покладая рукъ работаетъ, перевзжая и перевозя пассажировъ съ берега на берегъ. И ръка, и лодка, и пассажиры до смерти надобли-но какъ отъ нихъ избавиться? Бросить весла первому встръчному — это решеніе такъ просто; но за нимъ, какъ въ сказкъ, нужно идти на небо. Не только

Тригоринъ, всъ не слишкомъ молодые люди въ сочиненіяхъ Чехова напоминаютъ перевозчика Марко. Ихъ дъло имъ явно не нужно, но они, точно загипнотизированные, не могутъ вырваться изъ власти чуждой имъ силы. Однообразный, ровный, унылый ритмъ жизни усыпилъ ихъ сознаніе и волю. Чеховъ повсюду подчеркиваетъ эту странную и загадочную черту человъческой жизни. У него люди всегда говорять, всегда думають, всегда дълають одно и то же. Тотъ строитъ дома по разъ выдуманному шаблону («Моя Жизнь»), другой съ утра до вечера разъъзжаетъ по визитамъ, собирая рубли («Іонычъ»), третій скупаетъ дома («Три года»). Даже языкъ дъйствующихъ лицъ умышленно однообразенъ по поговоркъ-заладила сорока Якова, твердитъ про всякова. Кто неизмѣнно, при случаѣ и безъ случая, твердитъ «недурственно», кто «хамство» и т. •д. Всъ однообразны до одурънія и всъ боятся нарушить это одуряющее однообразіе, точно въ немъ таится источникъ необычайныхъ радостей. Прочтите монологъ Тригорина: «...давайте говорить... Будемъ говорить о моей прекрасной жизни... Ну-съ, съ чего начать? (подумавъ немного). Бываютъ насильственныя пред ставленія, когда человъкъ день и ночь думаетъ, напримъръ, все о лунъ, и у меня есть такая свои луна. День и ночь одолъваетъ меня одна

веотвязчивая мысль: я долженъ писать, я долженъ писать, я долженъ. Едва кончилъ повъсть, какъ уже почему-то долженъ писать другую, потомъ третью, послъ третьей четвертую. Пишу непрерывно, какъ на перекладныхъ, и иначе не. могу. Что же тутъ прекраснаго и свътлаго, я васъ спрашиваю? О, что это за дикая жизнь! Вотъ я съ вами, я волнуюсь, а между тъмъ каждое мгновенье помню, что меня ждеть неоконченная повъсть. Вижу вотъ облако, похожее на рояль. Пахнетъ геліотропомъ. Скоръй мотаю на усъ: приторный запахъ, вдовій цвътъ, упомянуть при описанім літняго вечера. Ловлю себя и васъ на каждой фразъ, на каждомъ словъ и спъщу скоръе запереть всъ эти фразы и слова въ свою литературную кладовую: авось пригодится! Когда кончаю работу, бъгу въ театръ или удить рыбу; тутъ бы и отдохнуть, забыться — анъ нътъ: въ головъ уже ворочается тяжелое, чугунное ядро-новый сюжеть, и уже тянетъ къ столу, и надо спъшить писать и опять писать. И такъ всегда, всегда и нътъ мнъ покоя отъ самого себя и я чувствую, что съедаю собственную жизнь, что для меда, который я отдаю кому-то, я обираю пыль съ лучшихъ своихъ цвътовъ, рву самые цвъты и топчу ихъ корни. Развъ я не сумасшедшій? Развъ мои

близкіе и знакомые держать себя со мной, какъ со здоровымъ? «Что пишете? Чъмъ насъ подарите?» Одно и то же, одно и то же, и мив кажется, что это вниманіе знакомыхъ, похвалы, восхищеніе, все это обманъ, меня обкрадываютъ, какъ больного, и я иногда боюсь, что вотъ-вотъ подкрадутся ко мнь, схватять и повезуть, какъ Поприщина, въ сумасшедшій домъ». Зачьмъ же все это? Брось весла и начни другую жизнь. **Т**ельзя-пока съ неба не придетъ отвътъ, Триоринъ не броситъ веселъ, не начнетъ новой сизни. О новой жизни у Чехова говорятъ только володые, очень молодые и неопытные люди. ить все грезится счастье, обновление, свътъ, чадости. Они летятъ, очертя голову, на огонь и ворають, какъ сгорають неразумныя бабочки. ъъ «Чайкъ» Нина Заръчная и Треплевъ, въ вругихъ произведенияхъ другие герои, женщины мужчины. Всъ чего-то ищутъ, къ чему-то стрезится, но всв делають не то, что нужно. Всв сивуть врозь, каждый целикомъ поглощенъ воею жизнью и равнодушенъ къ жизни друвихъ. И странная судьба Чеховскихъ героевъ: ни напригаютъ до послъдней степени возможфости свои внутреннія силы, но внашнихъ реультатовъ не получается никакихъ. Всъ они залки. Женщина нюхаетъ табакъ, неряшливо

одъта, не причесана, неинтересна. Мужчина раздражается, брюзжить, пьеть водку, надобдаеть окружающимъ. Говорятъ некстати, дъйствуютъ некстати. Приспособить къ себъ внъшній міръ не умъютъ, я готовъ сказать, не хотятъ. Матерія и энергін сочетаются по собственнымъ законамъ - люди живутъ по собственнымъ, какъ будто бы матеріи и энергіи совстыть и не было. Въ этомъ отношении Чеховская интеллигенція ничемъ не отличается отъ неграмотныхъ мужиковъ и полуграмотныхъ мъщанъ. Въ усадьбъ живуть такъ же, какъ и въ оврагь, какъ и въ деревиъ. Никто не въритъ, что, измънивъ виъшнія условія, можно изм'тнить и свою судьбу. Вездъ царитъ, хотя и не сознанное, но глубокое и неискоренимое убъжденіе, что воля должна быть направлена къ целямъ, ничего общаго съ устроеніемъ человъчества не имъющимъ. Хужеустроеніе кажется врагомъ воли, врагомъ человъка. Нужно портить, грызть, уничтожать, разрушать. Спокойно обдумывать, предугадывать будущее — нельзя! Нужно колотиться, безъ конца колотиться головой о стъну. Къ чему это приведеть? И приведеть ли къ чему-нибудь? Конецъ это или начало? Можно видъть въ этомъ залогъ новаго, нечеловъческаго творчества, творчества изъ ничего? «Не знаю», отвътилъ стаі профессоръ рыдающей Кать. Не анаю, ьчалъ Чеховъ всъмъ рыдающимъ и замунымъ людямъ. Этими—и только этими слои можно закончить статью о Чеховъ. Résignemon coeur, dors ton sommeil de brute.

## Пророческій даръ.

(Кв 25-мътію смерти Ө. М. Достоевскаю).

I

Владиміръ Соловьевъ называлъ Достоевскаго пророкомъ, даже пророкомъ Божінмъ. Вслідъ за Соловьевымъ, часто, впрочемъ, совершенно отъ него независимо, очень многіе смотръли на Достоевскаго, какъ на человъка, предъ которымъ лежали открытыми книги человъческихъ судебъ. И это не только после его смерти, но даже еще при жизни. Повидимому и самъ Достоевскій, если и не считалъ себя пророкомъ (для этого онъ былъ слишкомъ проницателенъ). то, во всякомъ случав, полагалъ, что всвмъ людямъ следуетъ видеть въ немъ пророка. Объ этомъ свидътельствуетъ и тонъ «дневника писателя», и вопросы, которыхъ онъ тамъ обыкновенно касался. Дневникъ писателя сталъ появляться съ 1873 года, т.-е. по возвращения

Іостоевскаго изъ-за границы, и, стало быть, овпадаеть съ тъмъ періодомъ его жизни, копорый біографы называють «самымъ свытлымъ» Цостоевскій-счастливый семьянинъ, обезпеченный человькъ, знаменитый писатель, авторъ цълаго ряда всъми замъченныхъ романовъ -«Записокъ изъ мертваго дома», «Идіота», «Бъсовъ». Все, что нужно, върнъе, можно взять отъ жизни-взято, Помните разсужденія Толстого въ «Исповъди»? Ну, я буду такимъ знаменитымъ, какъ Пушкинъ, Гоголь, Гете, Шекспиръ, наконецъ, -- «а что же дальше»? И въ самомъ дълъ трудно стать писателемъ, болве знаменитымъ, итыть Illекспиръ — да если бы и удалось, то тимъ неизбъжный вопросъ — «что же дальше?» исколько бы не былъ устраненъ. Въ писателькой дъятельности замъчательнаго писателя рано ли поздно наступаетъ моментъ, когда дальнъйее совершенствованіе оказывается невозможымъ. Какъ быть замъчательнъе самого себя и литературномъ поприщь? Если хочещь двииться, приходится волей неволей переходить въ Ругую плоскость. Такъ, повидимому, всегда начнается пророчество у писателей. По общему мананію, пророкъ больше, чемъ писатель, а ъ общихъ мнъній геніальность далеко не всегда страховываетъ. Даже такіе недовърчивые люди, всъ Толстой и Достоевскій — люди, готовые

всегда и во всемъ сомнъваться — не равъ становились жертвами предразсудковъ. Отъ нихъ ждали пророческихъ словъ, и они шли навстръчу желаніямъ людей. Достоевскій еще охотнье, чьмъ Толстой. Причемъ оба предсказывали очень неумъло: они объщали одно, а выходило совсъмъ другое. Толстой, напримъръ, давно уже объщалъ, что люди скоро очнутся, бросять свою братоубійственную войну и начнутъ жить, какъ слъдуетъ истиннымъ христіанамъ, исполняя евангельскую заповъдь любви. Толстой предсказывалъ и проповъдывалъ, люди читали его, какъ не читали, кажется, ни одного писателя, а старыхъ своихъ привычекъ и вкусовъ не мъняли. За послѣднее десятильтие Толстому пришлось быть свидътелемъ цълаго ряда ужасныхъ, ожесточеннъйшихъ войнъ. А наша теперешняя революція, съ вооруженными возстаніями, висълицами, разстрълами, бомбами, революція, пришедшая на смъну кровопролитнъйшей дальневосточной войнъ!

И это — въ Россіи, въ странъ, гдъ родился, жилъ, училъ и предсказывалъ Толстой, гдъ милліоны людей искренно считають его величайшимъ геніемъ! Даже въ собственной семьъ Толстой не умълъ произвести желательнаго переворота: одинъ сынъ его служитъ офицеромъ, другой пишетъ въ «Новомъ Времени» въ такомъ

въ, точно онъ сынъ Суворина, а не Толстого... ь же пророческій даръ? Отчего такой замьгельный человъкъ, какъ Толстой, ничего угагь не умфетъ, оказывается столь близорукимъ жизни? «Что будетъ завтра?» — Завтра я сорю чудеса, сказалъ волхвъ древнему русэму князю. Въ отвътъ князь, вынувъ мечъ, рубилъ волхву голову, и волновавшаяся толпа, рившан волхву-прорицателю, успокоилась зошлась, Исторія всегда отсъкаетъ головы эроческимъ предсказаніямъ, и тъмъ не менъе ша гонится за прорицателями. Маловърная, з ищеть знаменія, ибо ей хочется чуда. Но зић способность предсказывать служить дозательствомъ чудотворной силы? Можно предізать солнечное затменіе, комету, но, въдь, ) кажется чудомъ только темному человъку. освъщенный же умъ твердо знаетъ, что тамъ енно, гдъ возможно предсказаніе, чуда нътъ, э возможность предсказанія, предугадыванія здполагаетъ строгую закономфрность. Слфдопьно, пророкомъ окажется не тотъ, кто наиіће одаренъ духовно, не тотъ, кто хочетъ аствовать надъ міромъ и повелѣвать законами, волхвъ, не кудесникъ, не художникъ, не мякный геній, а тотъ, кто, впередъ покорившись йствительности и ея законамъ, обрекъ себя механическій трудъ подсчета и разсчета.

Бисмаркъ умѣлъ предсказать величіе Пруссіи и Германіи, да не только Бисмаркъ, а заурядный нѣмецкій политикъ, для котораго все сводится къ «Deutschland, Deutschland über alles», могъ угадать на много лѣтъ впередъ, а вотъ Достоевскій и Толстой ничего угадать не умѣли. У Достоевскаго это еще замѣтнѣе, чѣмъ у Толстого, потому что онъ чаще пытался угадывать: его дневникъ наполовину состоитъ изъ несбывшихся прорицаній. Поэтому же онъ сплошь и рядомъ компрометировалъ свое пророческое дарованіе.

II.

Можетъ быть, кому-либо покажется неумъстнымъ, что въ статьъ, посвященной 25-лътію смерти писателя, я вспоминаю о его ошибкахъ и заблужденіяхъ. Но такой упрекъ едва ли справедливъ. Извъстнаго рода недостатки въ замъчательномъ человъкъ не менъе характерны и важны, чъмъ его достоинства.

Достоевскій не быль Бисмаркомъ, да развъ это такъ уже дурно, развъ объ этомъ жалъть приходится? А затъмъ еще вотъ что: для писателей типа Толстого и Достоевскаго ихъ общественно-политическія идеи не имъютъ ровно никакого реальнаго значенія. Они знаютъ, что ихъ никто не слушаетъ. Что бы они ни говорили,

се равно исторія и политическая жизнь пойутъ собственнымъ путемъ, ибо не ихъ книги статьи направляють событія. Въроятно, этимъ **Уъясняется** ихъ необыкновенная рашительность ь сужденіяхъ. Если бы Толстой могъ думать, по достаточно ему потребовать въ статьв, чтобы солдаты, городовые, судьи, министры» и всв эочіе, столь ненавистные ему охранители общевеннаго спокойствія (да кому, кстати, милы и!) были распущены, чтобы убійцамъ и разійникамъ были раскрыты двери тюремъ, - кто гаетъ, оказался ли бы онъ достаточно тверимъ и непоколебимымъ въ своихъ убъждеихъ, чтобъ принять на себя всю отвътственэсть за последствія предлагаемых в имъ меръ. о онъ знаетъ навърное, что его не послушаютъ, потому спокойно проповъдуетъ анархію. Дооевскому съ его проповъдью пришлось сызать роль совсемъ иную, но тоже, такъ скать, платоническую. Совершенно, въроятно, некиданно для самого себя онъ оказался пъвцомъ : «идеальной» политики, а тахъ реалистиче-:ихъ задачъ, которыя поставляли себъ всегда равительства въ техъ странахъ, где судьбами гродовъ распоряжались немногія личности. Если эслушать Достоевского, можно подумать, что гъ изобратаетъ идеи, которыя правительство ьлжно принять къ руководству и осуществле-

нію. Но немного вниманія, и вы убъдилесь, что Достоевскій не изобрѣлъ рѣшительно ни одной самобытной политической идеи. Все, что у него было по этой части, онъ, безъ провърки даже, ваимствовалъ у славянофиловъ, которые свою очередь являлись самобытными лишь въ той мъръ, въ какой они безъ посторонней помощи переводили съ нъмецкаго и французскаго «Russland, Russland über alles» — даже размъръ стиха не испорченъ замъной одного слова. Но, что особенно важно, - и славянофилы со своимъ русско-нъмецкимъ прославленіемъ національности, и вторившій имъ Достоевскій никого изъ имъющихъ власть ровно ничему не учили и не научили. Наше правительство само знало все, что ему нужно было знать, безъ славянофиловъ и безъ Достоевскаго: еще съ незапамятныхъ временъ шло оно именно тъмъ путемъ, который такъ страстно воспъвали его теоретики. Такъ что послъднимъ ничего больше не оставалось, какъ воздавать хвалу имъющимъ власть и защищать русскую государственную политику противъ оппозиціонно-настроеннаго общественнаго мнънія. Самодержавіе, православіе, народностьвсе это до такой степени прочно держалось въ Россіи, что въ семидесятыхъ годахъ, когда Достоевскій началь проповіздовать, нисколько въ поддержить не нуждалось. Да, въдь, и вообще

власть, какъ извъстно, никогда серьезно не разсчитываетъ на поддержку литературы. Она, между прочимъ, требуетъ, чтобъ и музы приносили ей дань, благородно формулируя свои требованія словами: благословенъ союзъ меча и лиры. Бывало, что музы и не отказывали ей - иногда искренно, иногда потому, что, какъ писалъ Гейне, въ Россіи жельзныя кандалы особенно непріятно носить въ виду большихъ морозовъ. Но, во всякомъ случав, музамъ предоставлялось только воспевать мечь, а отнюдь не направлять его (союзы всякіе бываютъ!), и вотъ Достоевскій, при всей независимости своей натуры, все же оказался въ роли пъвца русскаго правительства. Т. е. онъ угадывалъ тайныя желанія власти и, затъмъ, по поводу ихъ вспоминалъ всъ «прекрасныя и высокія» слова, которыя успълъ накопить за свои долгольтнія странствованія. Напримъръ: правительство жадными глазами глядъло на Востокъ (тогда еще ближній) — Достоевскій начинаетъ доказывать. что намъ необходимъ Константпнополь и пророчествовать, что Константинополь скоро будетъ «Доказательство» Достоевскаго, конашимъ. нечно, чисто «нравственнаго характера», - на то онъ писатель: только изъ Константинополя, говорилъ онъ, можемъ мы провести чисто русскую всечеловъческую идею. Разумъется, что

наше правительство, хотя у насъ Бисмарковъ и не было, отлично понимало цъну нравственнымъ доказательствамъ и основаннымъ на нихъ предсказаніямъ и предпочло бы вмѣсто нихъ имѣть нъсколько хорошо подготовленныхъ дивизій и усовершенствованныя орудія. Для реальныхъ политиковъ одинъ солдатъ и не то, что пушка, а ружье старой системы, больше значатъ, чъмъ самая лучшая философско-нравственная концепція. Но они все же не гонять оть себя кроткихъ пъвцовъ, если пъвцы знаютъ свои шестки, Достоевскій согласился на эту роль, ибо она все-таки давала ему возможность проявлять свой строптивый характеръ въ борьбъ съ либеральной литературой. Онъ воспъвалъ, протестовалъ, говорилъ несообразности, даже хуже, чъмъ несообразности. Напримъръ, предлагалъ всъмъ славянскимъ народностимъ объединиться подъ эгидой Россіи, увъряя, что такимъ только образомъ . за ними будетъ обезпечена полная независимость, право культурнаго самоопредъленія и т. д. Это предъ лицомъ милліоновъ живущихъ въ Россіи славянъ-поляковъ. И еще: «Московскія Въдомости» высказали мысль, что хорошо было бы, если бы крымскіе татары эмигрировали въ Турцію, ибо тогда можно было бы заселить крымскій полуостровъ русскими.

Достоевскій съ восторгомъ подхватываетъ

замобытную идею. Дъйствительно, говорить опъ, то политическимъ, государственнымъ и инымъ водобнаго рода 'соображеніямъ (не внаю, какъ другіе, но когда я слышу изъ устъ Достоевжаго такія слова, какъ «государственный», «политическій» и т. п., мнъ безудержно хочется кохотать) татаръ необходимо вытеснить и на ахъ земляхъ поселить русскихъ. Когда «Московскія Въдомости» проектирують такую мъру дъло понятное. Но Достоевскій! Достоевскій, когорый называлъ себя христіаниномъ, который гакъ горячо проповъдовалъ любовь къ ближсамоуниженіе, самоотреченіе, «училъ», что Россія должна «служить дамъ» -- какъ могла улыбнуться ему такая хищническая мысль?! А между тъмъ, почти всв его политическія идеи отзываются хищничествомъ: захватить, захватить и еще захватить... Соотвътственно нуждь, онъ то выражаетъ надежду на дружбу Германіи, то грозить ей, то доказываетъ, что Англія въ насъ нуждается, то утверждаетъ, что мы и безъ Англіи проживемъ -совсъмъ, какъ передовикъ изъ благонамъренной провинціальной газеты. И во всехъ этихъ смешныхъ и въчно противоръчивыхъ утвержденіяхъ чувствуется лишь одно: Достоевскій въ политикъ ничего, ръшительно ничего не понимаетъ и, сверхъ гого, ему до политики никакого дела нетъ. Онъ

принужденъ итти на буксиръ вслъдъ за другими, ничтожными по сравнению съ нимъ людьми, и ничего, -- идетъ. Даже самолюбіе -- у него въдь было колоссальное, единственное въ своемъ родъ самолюбіе, какъ и прилично всечеловъку — при этомъ нисколько не страдаетъ. Главное, что люди ждали отъ него пророчества, что слъдуюшій за чиномъ великаго писателя есть чинъ пророка, что убъжденный тонъ и громкій голосъ есть признаки пророческаго дарованія. Говорить громко Достоевскій умълъ, умълъ и говорить тономъ человъка, знающаго тайну, власть имъющаго: подполье выучиваетъ. Все это пригодилось. Люди приняли придворнаго пъвца существующаго порядка за вдохновителя думъ, за властителя отдаленнъйшихъ судебъ Россіи. И съ Достоевскаго этого было достаточно. Достоевскому это даже было необходимо. Онъ зналъ, конечно, что онъ не пророкъ, но онъ зналъ, что пророковъ на землъ не было, а которые были, не имъли на это большаго права, чъмъ онъ.

## Ш.

Позволю себѣ напомнить читателю письмо Л. Н. Толстого къ Л. Л. Толстому, недавно опубликованное послѣднимъ въ газетахъ. Оно представляется очень интереснымъ—опять-таки не съ

точки эрвнія практическаго человіка, которому нужно разрішить вопросъ дня, —съ этой точки эрвнія Толстой, Достоевскій и имъ подобные совсімъ ни на что не нужны—но відь не о единомъ хлібо будеть сыть человікъ.

Даже сейчасъ, въ страшное время, переживаемое нами-если хотите, то сейчасъ, пожалуй, сильнее, чемъ, когда бы то ни было — нельзя читать только однъ газеты и думать лишь объ ужасныхъ сюрпризахъ, подготовляемыхъ намъ завтрашнимъ днемъ. У каждаго между чтеніемъ газетъ и партійныхъ программъ остается часъ Досуга, хоти бы не днемъ, когда шумъ событій и текущій трудъ отвлекають, а глубокой ночью, когда все, что можно было-уже сдълано, все, что нужно было-уже сказано. Тогда прилетаютъ Старыя, спугнутые «дълами» мысли и вопросы. и въ тысячный разъ возвращаешься къ загадкъ человъческаго генія, человъческаго величія. На-Съсолько и въ какихъ областяхъ геній знаетъ и можетъ больше, чъмъ обыкновенные люди?

Н тогда письмо Толстого, которое днемъ
возбуждало только негодованіе и раздраженіе—
въдь въ самомъ дълъ, развъ не обидно, развъ
не возмутительно, что въ великомъ столкновеніи
враждующихъ межъ собой въ Россіи силъ онъ
не умъетъ отличить правой отъ неправой и
всъхъ борющихся клеймитъ общимъ именемъ

безбожниковъ!-- кажется инымъ. Днемъ. говорю я, это точно обидно, днемъ хотелось бы, чтобъ Толстой былъ съ нами и за насъ, ибо въдьмы убъждены, что мы, только мы один, ищемъ правды, знаемъ правду, а что враги наши злонамъренно или по заблужденію защищають эло и неправду. Но это днемъ. Ночью же-дъло иное. Вспоминаешь, что и Гете просмотрълъ, просто не заматиль великой французской революціи. Правда, онъ былъ нъмцемъ и жилъ далеко отъ Парижа, а Толстой живеть вблизи Москвы, гдв разстръливали, ръзали, сжигали мужчинъ, женщинъ, дътей. Какъ же онъ просмотрълъ эти ужасы? А онъ несомнънно просмотрълъ Москву и все, что было до Москвы. Происходящія событія не кажутся ему значительными, выходящими изъ ряда вонъ. Для него значительно только то, къ чему онъ, Толстой, приложилъ руку: все, что внъ его и помимо его происходитъ, для него не существуетъ. Такова великан прерогатива великихъ людей. И знаете что? Иногда мив кажется--или, можетъ быть, мив только хочется, чтобъ казалось-будто въ этой прерогативъ есть глубокое, сокровенное значеніе.

Когда нътъ силъ слушать дальше безконечныя повъсти объ ужасныхъ звърствахъ, уже совершившихся и предвосхищать воображеніемъ, все, что ждетъ еще насъ впереди—вспоминаешь

Толстого и его равнодушіе. Не въ нашей, человіческой, власти вернуть дітямъ убитыхъ отщовъ и матерей, матерямъ и отцамъ—убитыхъ дітей. Не въ нашей власти даже отомстить убійщамъ—да не всякаго месть примиритъ съ потерей. И пробуешь думать не по логикъ, пробуешь искать оправданія ужасамъ, тамъ, гдъ его нітъ и быть не можетъ. Что, если, спрашиваещь себя, Толстой и Гете оттого не виділи революціи и не боліти ен муками, что они виділи ніто иное, можеть быть, боліте нужное и важное? Відь это — люди величайшаго духа! Можетъ быть, и въ самомъ діть на небіт и земліть есть вещи, которыя не снились нашей учености?..

Теперь можно вернуться къ Достоевскому и его «идеямъ», можно безбоязненно называть ихъ тъми именами, которыхъ онъ заслуживаютъ. Ибо хотя Достоевскій и геніальный писатель, но это не значитъ, что мы должны забывать о нашихъ насущныхъ нуждахъ. Ночь имъетъ свои права, а день—свои. Достоевскій хотълъ быть пророкомъ, хотълъ, чтобы его слушали и кричали ему вслъдъ «Осанна», ибо, повторяю, онъ полагалъ, что если когда-либо кому-либо кричали осанна, то нътъ никакого основанія отказывать ему. Достоевскому, въ этой чести. Вотъ причина, почему въ 70-хъ годахъ онъ выступаетъ въ но-

вой роли проповъдника христіанства и даже не христіанства, а православія.

Обращаю еще разъ вниманіе на то, далеко не случайное, обстоятельство, что проповъдь совпала съ самымъ «свътлымъ періодомъ» его жизни. Прежній бездомный кочевникъ, бъднякъ, не знавшій, гдв преклонить голову, обзавелся семьей, собственнымъ домомъ, даже деньгами (жена прикапливала). Неудачникъ сталъ знаменитостью. Каторжникъ — полноправнымъ гражданиномъ. Подполье, куда еще недавно и навсегда, какъ можно было думать, загнала его судьба, кажется старой фантасмагоріей, никогда не бывшей действительностью. Тамъ, въ каторгъ и подпольъ, родилась и долго жила великая жажда Бога, тамъ была великая борьба, борьба на жизнь и на смерть, тамъ впервые производились тв новые и страшные опыты, которые сроднили Достоевскаго со всъмъ, что есть на вемлъ мятущагося и неспокойнаго. То, что пишетъ Достоевскій въ последніе годы своей жизни (не только «Дневникъ писателя», но и «Братья Карамазовы»), имфетъ цфиность лишь постольку, поскольку тамъ отражается прошлое Достоевскаго. Новаго дальнъйшаго шага онъ уже не сдълалъ. Какъ былъ, такъ и остался наканунъ великой истины. Но прежде этого было ему мало, онъ жаждалъ дальнъйшаго, а теперь онъ

не хочетъ бороться и не умъетъ объяснить ни себъ, ни другимъ, что собственно съ нимъ промсходить. Онъ продолжаеть симулировать борьбу-да, сверхъ того, онъ какъ будто бы окончательно побъдилъ и требуетъ, чтобъ побъда была признана общественнымъ мнъніемъ. Ему хочется думать, что канунъ уже прошелъ, что наступилъ настоящій день. А каторги и подполья, напоминающихъ, что день не насталъ, уже нътъ. Нали цо всъ данныя для полной иллюзіи побъды—подбери только слова и проповъдуй! Достоевскій ухватылся за православіе. Почему не за христіанство? Да потому, что христіанство не для того, у кого ДОмъ, семья, достатокъ, слава, отечество. Христосъ говорилъ: все покинь и слъдуй за мной. А Достоевскій боитси уединенія, онъ хочеть быть Ророкомъ для людей, современныхъ, осъдлыхъ льодей, для которыхъ христіанство въ его чи-Стомъ видъ, неприспособленномъ къ условіямъ культурнаго, государственнаго существованія, не годится. Ну, какъ христіанину брать Константинополь, выселять изъ Крыма татаръ, переводить всъхъ славянъ на положение поляковъ и т. д. и т. д.—всъхъ проектовъ Достоевскаго и «М. В.» не перечислишь. И вотъ прежде, чемъ признать Евангеліе-нужно истолковать его...

Какъ это ни странно, но приходится признать, что въ литературѣ мы не встрѣчаемъ никого,

кто бы принималъ Евангеліе цъликомъ, безъ истолкованій. Кому нужно брать Константинополь по Евангелію, кому оправдать существующій порядокъ, кому возвысить себя или унизить врага — и каждый считаетъ себя въ правъ уръзывать или даже дополнять текстъ Писанія. Разумъется, здъсь я имъю въ виду лишь тъхъ, кто на словахъ, по крайней мъръ, признаетъ Божественное происхожденіе Новаго Завъта. Ибо тотъ, кто видитъ въ Евангеліи лишь одну изъ болье или менъе замъчательныхъ книгъ своей библіотеки—тотъ, конечно, въ правъ производить надънимъ какія угодно критическія операціи.

Но вотъ вамъ Толстой, Достоевскій, Вл. Соловьевъ. У насъ существуетъ мнѣніе, особенно поддержанное и развитое новѣйшей критикой, что только Толстой раціонализировалъ христіанство, Достоевскій же и Соловьевъ принимали его во всей его мистической полнотѣ, не давая разуму права отдѣлять въ Евангеліи истину отъ лжи. Я нахожу это мнѣніе ошибочнымъ. Именно Достоевскій и Соловьевъ боялись признать Евангеліе источникомъ познанія и гораздо болѣе довѣряли собственному разуму и житейскому опыту, чѣмъ словамъ Христа. Если былъ у насъ человѣкъ, который хотя отчасти рискнулъ принять загадочныя и явно опасныя слова евангельскихъ заповѣдей—то это Левъ Толстой. Сейчасъ объяснюсь.

Толстой, говорять намъ, пытался въ своихъ граничныхъ сочиненіяхъ объяснить понятнымъ **ІЯ ЧЕЛОВЪЧЕСКАГО УМА СПОСОБОМЪ ЕВАНГЕЛЬСКІЯ** деса. Достоевскій же и Соловьевъ охотно приімали на въру необъяснимое. Но обыкновенно ангельскія чудеса привлекають къ себъ наимезе върующихъ людей. Ибо повторить чудесавозможно, а разъ такъ, то, стало быть, тутъ ктаточно наружной въры, т.-е. одного словесго утвержденія. Говорить человъкъ, что вънть въ чудеса-репутація религіозности сдъіна, для себя и для другихъ. А для остальной исти Евангелія остается «толкованіе». Напривръ, о непротивленіи злу. Нечего говорить, что веніе о непротивленіи злу есть самое страш-)е, а вмъстъ съ тъмъ самое ирраціональное и гадочное изъ всего, что мы читаемъ въ Еванліи. Все наше разумное существо возмущается и мысли, что злодью оставляется полная маріальная свобода для совершенія его влодъйихъ дълъ. Какъ позволить разбойнику на твоть глазахъ убить неповиннаго ребенка и не нажить меча?! Кто въ правъ, кто могъ заповъть такое возмутительное предписаніе? Это пооряетъ и Соловьевъ, и Достоевскій, одинъ въ йной, другой въ открытой полемикъ противъ лстого. И такъ какъ все-таки въ Евангеліи нмо сказано «не противься злому», то оба

они, върующие въ чудеса, вдругъ вспоминаютъ о разумъ и обращаются къ его свидътельствувная, что разумъ, конечно, безусловно отвергнетъ какой бы то ни было смыслъ въ заповъди. Иначе говоря, они повторяють о Христь слова сомнъвавшихся евреевъ: кто Онъ такой, что говорить, какъ власть имъющій? Богъ повельль Аврааму принести въ жертву своего сына. Авраамъ, хотя его разумъ, человъческій разумъ, отказывался признать понятный смыслъ въ жестокомъ приказаніи, все-таки приготовился по ступить по слову Божію и не пытался хитроумнымъ толкованіемъ снять съ себя тяжелую, нечеловъческую обязанность. Достоевскій же и Соловьевъ, какъ только требованія Христа не встръчаютъ оправданія въ ихъ разумь, отказываются исполнять ихъ. А говорятъ, что въруютъ и въ воскресеніе Лазаря, и въ излѣченіе паралитиковъ, и во все прочее, о чемъ-повъствуютъ апостолы. Почему же ихъ въра оканчивается какъ разъ тамъ, гдъ она начинаетъ обязывать? Почему вдругъ понадобился разумъ, тогда какъ о Достоевскомъ мы доподлинно знаемъ, что въ свое время онъ затъмъ именно и пришелъ къ Евангелію, чтобъ освободиться отъ власти разума? Но то было время подполья а теперь наступилъ свътлый періодъ его жизни. Соловьевъ же подполья никогда, видно и не

налъ. Только Толстой смъло и ръшительно пробуетъ испытать не въ мысляхъ только, а отчасти и въ жизни истинность христіанскаго ученія. Безумно не противиться злу съ человъческой точки зрвнія-онъ это также хорошо знастъ, какъ Достоевскій, Соловьевъ и всв прочіе многочисленные его оппоненты. Но въ Евангеліи онъ именно ищетъ божественнаго безумін - ибо человъческій разумъ его не удовлетворяетъ. Толстой сталь следовать Евангелію въ тотъ совсемъ не свътлый періодъ своей жизни, когда его преследовали образы Ивана Ильича и Позднышева. Тутъ въра въ чудеса, абстрактная, оторванная отъ жизни — ни къ чему. Нужно ради въры отдать все, что есть у тебя самаго дорогого-сына на закланіе. Кто Онъ такой, что говориль, какъ власть имъющій? Нельзя нынъ провърить, точно ли Онъ воскресилъ Лазаря и насытилъ нъсколькими хлъбами тысячную толпу. Но, исполнивъ безъ колебанія Его заповѣди, можно узнать, далъ ли Онъ намъ истину... Такъ было у Толстого и онъ обратился къ Евангелію, единственному и подлинному источнику христіанства. Достоевскій же обратился къ славянофиламъ и ахъ религіозно-государственнымъ ученіямъ. Негремънно православіе, а не католичество, не люеранство и даже не просто христіанство. И заъмъ-самобытная идея: Russland, Russland über

alles. Толстой не умълъ ничего предсказать въ исторіи, но въдь онъ почти явно и не вмъшивается въ историческую жизнь. Для него наша дъйствительность не существуетъ: онъ весь сосредоточился въ загадкъ, заданной Богомъ Аврааму. Достоевскій же хотіль во что бы то ни стало предсказывать, постоянно предсказывалъ и постоянно ошибался. Константинополя мы не взяли, славянъ не объединили, и даже татары до сихъ поръ живутъ въ Крыму. Онъ пугалъ насъ, что въ Европъ прольются ръки крови изъза классовой борьбы, а у насъ, благодаря нашей русской всечеловъческой идеъ, не только мирно разръшатся наши внутренніе вопросы, но еще найдется новое, неслыханное доселъ слово, которымъ мы спасемъ несчастную Европу. Проціло четверть въка. Въ Европъ пока ничего не случилось. Мы же захлебываемся, буквально захлебываемся въ крови. У насъ душатъ не только инородцевъ, славянъ и неславянъ, у насъ терзаютъ своего же брата несчастнаго, изголодавшагося, ничего не понимающаго русскаго мужика. Въ Москвъ, въ сердцъ Россіи, разстръливали женщинъ, дътей и стариковъ. Гдъ же русскій всечеловікь, о которомъ пророчествовалъ Достоевскій въ Пушкинской ръчи? Гдъ любовь, гдъ христіанскія заповъди? Мы видимъ одну «государственность», изъ-за которой боролись и западные народы — но боролись менъе жестокими и антикультурными средствами. Россіи опять придется учиться у Запада, какъ уже не разъ приходилось учиться... И Достоевскій гораздо лучше сдълалъ бы, если бы не пытался пророчествовать.

Впрочемъ, не бъда, если онъ и пророчествовалъ. Отъ всей души и теперь я радъ, что хоть подъ конецъ жизни отдохнулъ онъ отъ своей каторги. Я глубоко убъжденъ, что если бы даже до последнихъ дней своихъ онъ оставался въ подпольт, все равно «разръщенія» волновавшихъ 61,0 вопросовъ онъ не добился бы. Какъ бы мы ого душевной энергіи ни вложиль въ свое Авло человъкъ, онъ все же останется «накан У нъ» истины и не найдетъ нужной ему разгадки. Таковъ человъческій законъ. А проповъдь Достоевскаго вреда не принесла. Его слушали тъ, которые все равно бы шли на Константинополь, душили бы поляковъ и уготовляли бы страданія, столь необходимыя мужицкой душь. Если Достоевскій и далъ имъ свою санкцію, то этимъ, въ сущности, ничего имъ не прибавилъ. Они въ литературной санкціи не нуждаются, совершенно правильно разсуждая, что въ практическихъ вопросахъ рѣшающее значеніе имѣютъ не печатные листки, а штыки и пушки...

Все, что было у него разсказать, Достоев-

скій разсказаль намь въ своихь романахь, которые и теперь, черезъ двадцать пять льть посль его смерти, притягивають къ себь всьхъ тьхъ, кому нужно выпытывать отъ жизни ея тайны. А чинъ пророка, за которымъ онъ такъ гнался, полагая, что имълъ на него право, былъ ему совсьмъ не къ лицу. Пророками бываютъ бисмарки, они же и канцлерами бываютъ, т.-е. первыми въ деревнъ, первыми въ Римъ... Достоевскимъ же суждено въчное «наканунъ»?! Снова попробуемъ пренебречь логикой, на этотъ разъ, быть можетъ, не только логикой и сказать: да будетъ такъ...

## Noxbana Jaynocmu.

(По поводу книги Николая Бердяева Sub specie aeternitatis).

Den Leib möcht ich noch haben Den Leib so zart und jung; Die Seele könnt ihr begraben, Hab'selber Seele genug. H. Heise.

I.

Не въ насмъшку, какъ это сдълалъ въ старину знаменитый Эразмъ Роттердамскій, а искренно и отъ всей души начинаю я свое похвальное слово глупости. И въ этомъ новая книга Берднева во многомъ поможетъ мнъ. Онъ могъ бы, еслибъ захотълъ, назвать ее, по примъру своего давно умершаго коллеги, похвалой глупости, ибо задача ея — вызовъ здравому смыслу. Правда, въ ней собраны статьи за шесть лътъ, такъ что, собственно говоря, полнаго единства задачи нътъ и быть не можетъ. Шесть лътъ

огромный срокъ и даже не только такой писатель, какъ Бердяевъ, но и всякій другой въ большей или меньшей степени измъняется за столь продолжительное время. Книга начинается давно написанной статьей «Борьба за идеализмъ». въ которой авторъ держится еще строго кантовской точки арвнія, какъ известно, допускающей и здравый смыслъ и всь сопутствующія ему добродътели. Затъмъ постепенно авторъ эволюціонируетъ и въ концѣ книги уже открыто объявляетъ войну адравому смыслу, противупоставляя ему, однако, не Глупость, какъ то дълается обыкновенно, а Большой Разумъ. Конечно, можно и такъ выразиться, можно Глупость назвать Большимъ Разумомъ и это, если угодно, имъетъ свой глубокій смыслъ, точнье-глубокую ядовитость. Ибо, что можетъ быть обиднъй и унизительнъй для адраваго смысла, чемъ присвоеніе Глупости почетнаго титула Большого Разума? Въдь до сихъ поръ здравый смыслъ считался отцомъ и ближайшимъ другомъ всякихъ разумовъ, большихъ и малыхъ. Теперь же Бердяевъ, пренебрегая родословными и исторически сложившейся геральдикой, возводитъ «противоположность здраваго смысла», т.-е. Глупость, въ санъ Большого Равума. Несомнънно великая дервость, но Бердяевъ-писатель дерзкій по преимуществу, и въ этомъ, по моему мнвнію, его лучшее качество.

Я сказалъ бы, что въ его дераости—его дарованіе, его философскій и литературный талантъ. Какъ только она покидаетъ его, изсякаетъ источникъ его вдохновенія, ему нечего сказать, онъ перестаетъ быть самимъ собою. Но я забъжалъ нъсколько впередъ. Вернемси къ его эволюціи, върнъе, къ эволюціи его идей.

Я уже указалъ, что Бердяевъ, какъ и всякій: думающій человъкъ, за шесть льтъ много разъ мънялъ свои убъжденія или свои идеи. Философскія, конечно. Въ своихъ политическихъ воззръніяхъ онъ проявляетъ несравнено большую устойчивость и постоянство. Онъ былъ и остался демократомъ и даже, кажется, соціалистомъ. Это любонытно. Отчего люди гораздо легче мъняють свои философскія убъжденія, чъмъ политическія? Такая же сравнительная прочность политическихъ убъжденій наблюдается и у другихъ писателей, продълавшихъ вмъстъ съ Бердневымъ эволюцію отъ марксизма черезъ идеализмъ къ мистицизму и даже къ положительной религи. Напр., хотя бы Булгаковъ. Если бы онъ проявилъ ту же быстроту въ смана политическихъ убъжденій, быть бы ему теперь либо въ черносотенникахъ, либо въ максималистахъ, т.-е. гдъ-нибудь на послъдней окраинъ политическаго поля. Но онъ, какъ былъ, такъ и остался, вмъстъ съ Бердяевымъ, и демократомъ,

и соціалистомъ. Правда, онъ уже не благоговъетъ предъ Марксомъ, -- но лишь въ области теоріи. Въ практическихъ вопросахъ онъ остался върнымъ себъ, такъ что существовавшій въ представленіи публики неразрывный nexus idearum между православіемъ и реакціонерствомъ, долженъ считаться отнынъ окончательно разорваннымъ 1). Теперь много, — даже среди молодежи, учениковъ Булгакова, - такихъ, которые вмъстъ со своимъ учителемъ пекутся о православной церкви и все-таки не воспъваютъ ни земскихъ начальниковъ съ розгами, ни военнополевыхъ судовъ, ни неограниченной власти министровъ. Чъмъ же объясняется непостоянство философскихъ убъжденій у людей въ политическомъ отношеніи стойкихъ и непоколебимыхъ? Ясно, что не характеромъ. Ибо нельзя же одновременно имъть и стойкій и измънчивый характеръ.

Оставлю пока вопросъ безъ отвъта, но обращу вниманіе читателя на другую особенность идейнаго развитія Бердяева (тоже и Булгакова).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. недавно вышедшую книгу Булгакова "Краткій Очеркъ Политической Экономін". Въ ней проводится очень либеральная точка врънія, нисколько не уступающая другимъ либеральнымъ точкамъ врънія. Въ обыкновенныхъ политическихъ экономіяхъ гуманные взгляды (о возмутительности кръпостного права, гаремовъ, ростовщичества, эксплоатаціи рабочихъ и т. д.) обосновываются на морали, у Булгакова — на религія. Въ этомъ ися разница.

Какъ только онъ покидаетъ какой-либо строй идей ради новаго, онъ уже въ своемъ прежнемъ идейномъ богатствъ не находитъ ничего достойнаго вниманія. Все — старье, ветощь, ни къ чему не нужное. Напримъръ, экономическій матеріализмъ. Когда-то (въ своей первой книгъ) Бердяевъ восторгался имъ, правда, не въ его чистомъ видъ, а въ соединении съ кантіанствомъ. и считалъ, что въ немъ всѣ истины. Теперь онъ уже въ немъ не видитъ ни одной истины. Я и ставлю вопросъ-разрѣшается ли философу такая безумная расточительность? Відь того и гляди, у матеріалистовъ были хоть крупицы истины?! Неужели пренебрегать ими? Или впоследствіи, когда пришлось снова сниматься съ мъста и покидать старика Канта, Бердневъ все бросилъ, ничего не подобралъ, словно бы его тяготила всякая поклажа, и налегив помчался къ метафизикъ, заранъе увъренный, что онъ найдетъ у нея и тучныя стада, и огромныя поля, -- словомъ, все, что нужно человъку для пропитанія. Потомъ бросилъ метафизику и ринулся въ глубину религіозныхъ откровеній. На страницахъ «Вопросовъ Жизни» предъ читателемъ развернулась исторія обращенія Бердяева изъ метафизика въ върующаго христіанина. Обращеніе въ особенности поражающее своей порывистостью. Даже для Бердяева слишкомъ скоро.

Онъ сталъ христіаниномъ прежде, чъмъ выучился четко выговаривать всв слова символа ввры. Метаморфоза, очевидно, произошла за порогомъ сознанія. Въ своей стать в «О новомъ религіозномъ сознаніи», въ которой онъ впервые начинаетъ говорить о Христв, богочеловъкв, человъкобогъ и т. п., онъ обрывается, заикается, словомъ, обнаруживаетъ всѣ признаки того, что попалъ въ чуждую и незнакомую ему область, гдъ приходится двигаться наугадъ и ощупью. Между прочимъ, следуетъ отметить тотъ любопытный фактъ, что всв наши писатели, пришедшіе къ христіанству путемъ эволюціи, никакъ не могутъ научиться по настоящему выговаривать святыя слова, Даже Мережковскій, вотъ уже сколько лътъ упражняющійся на богословскія темы, не дошелъ до сихъ поръ до скольконибудь значительной виртоузности, несмотри на свое несомнънное литературное дарованіе. Настоящаго тона нътъ. Въ родъ того, какъ человъкъ въ аръломъ возрастъ изучившій новый языкъ. Всегда узнаешь въ немъ иностранца. То же и Булгаковъ. Онъ оригинально решилъ трудную задачу и съ первыхъ же статей сталъ выговаривать слово Христосъ темъ же тономъ, которымъ прежде произносилъ слово Марксъ. И все-таки Булгаковъ, несмотря на все преимущество простоты и естественности манеры

(ибо ее не пришлось мѣнять) не удовлетворяетъ чуткаго слуха. Въ этомъ отношеніи ихъ всѣхъ далеко превосходитъ Розановъ, хотя, какъ извѣстно, онъ въ Христа не вѣритъ и Евангелія не признаетъ. Но онъ съ дѣтства былъ воспитанъ въ правилахъ благочестія, не зналъ увлеченій дарвинизма и марксизма, и сохранилъ себя нетронутымъ. Я думаю, что ни Мережковскій, ни Булгаковъ, ни Бердяевъ никогда не сравнятся съ Розановымъ. Булгаковъ, видно, это чувствуетъ и отъ религіозныхъ исканій переходитъ къ вопросамъ церкви, къ церковной политикъ. Здѣсь, пожалуй, онъ будетъ на своемъ мѣстъ. Политика, вопросы общественнаго устройства—старое, близкое, родное дѣло.

Изъ скаяаннаго следуетъ многое... Прежде нсего, что идейная эволюція, которая въ старину проделывалась такъ трудно и съ такой чрезвычайной медленностью, а теперь проходитъ съ такой легкостью и быстротой, вовсе не знаменуетъ собой глубокихъ внутреннихъ измѣненій. Булгаковъ, когда былъ рарксистомъ, былъ такимъ же хорошимъ человѣкомъ, какъ и теперь. Бердяевъ кантіанецъ или метафизикъ, Мережковскій нитшіанецъ или христіанинъ — съ внутренней стороны разницы нътъ. Cuculus non facit monachum. И вообще, видно, старики ошибались, когда думали, что философскія идеи нужно такъ

тщательно оберегать отъ ржи и моли и всегда держать въ сухомъ месть, чтобъ не испортились. Политическія убъжденія дъло другое. Въ политикъ перемънилъ убъжденія, мъняй друзей и враговъ: стръляй въ тъхъ, кого вчера защищалъ грудью, и наоборотъ. Тутъ призадумаешься. Ну, а перейти отъ кантіанства къ гегеліанству и даже, horribile dictu-къ матеріализму, что кому отъ этого сдълается? Я даже не вижу никакихъ основаній для человіка, который хорошо знасть нъсколько философскихъ системъ, непремънно эволюціонировать отъ одной къ другой. Дозволительно, смотря по обстоятельствамъ, върить то въ одну, то въ другую. Даже въ теченіе дня перемънить двъ-три. Утромъ быть убъжденнымъ гегеліанцемъ, днемъ держаться прочно Платона, а вечеромъ... бываютъ такіе вечера, что и въ Спинозу увъруешь: такой неизмънной покажется наша natura naturata. Трудно только добровольно согласиться, что за добродътель не слъдуеть никакой награды. Следовало бы, по правде сказать, даже очень бы слъдовало. Но разъ Deus sive natura sive substantia такъ устроенъ, что и самъ не можетъ никакъ измѣнить своей природы — ничего не подълаешь, поневолъ примиришься и постараешься утвшиться созерцаніемъ mipa sub specie aeternitatis.

II.

Впрочемъ, Бе въ, хотя и заимствовалъ заглавіе для сво : .ниги у Спиновы, отнюдь не стоитъ на ж зрвнія Спинозы, и я тоже сейчасъ, хотя теперь и вечеръ, върнъе глубокая ночь, менъе всего расположенъ къ спинозизму. Мы оба сходимся въ одномъ. Мы ненавидимъ всякаго рода ratio и противоставляемъ ему-Бердяевъ-Большой Разумъ, я-Глупость, Аргумента въ защиту своего термина мнъ можно, кажется, не представлять, и это темъ удобнее, что у меня, собственно говоря, и никакихъ особенныхъ аргументовъ нътъ. Просто не люблю торжественныхъ словъ въ родъ Большого Разума, метафизики, сверхчувственности, мистицизма. Если это недостатокъ-то снисходительный читатель, навърное, проститъ. Тъмъ болъе, что въ настоящей стать за торжественными словами дъло не станетъ. Бердяевъ, въ противоположность мнъ, ихъ очень любитъ и въ цитатахъ изъ его книги ихъ найдется не мало. Итакъ, посмотримъ, что можетъ сдълать и сказать самъ Бердяевъ во славу Глупости (пишу Глупость съ большой буквы по примъру Бердяева, который Большой Разумъ такъ пишетъ). Лучшей нъ этомъ и во всъхъ прочихъ отношеніяхъ статьей его является статья



«К. Леонтьевъ, философъ реакціонной романтики». Леонтьева у насъ даже и по слухамъ не знають, а кто знаеть, можеть только два слова сказать о немъ: сотрудникъ «Московскихъ Въдомостей» и «Русскаго Въстника»—стало быть, реакціонеръ. Между тьмъ уже по цитать наъ его сочиненій, приведенной Бердяевымъ въ эпиграфъ къ своей статьъ, сразу видно, что мы имъемъ дъло съ личностью незаурядной, замъчательной. Судите сами. Леонтьевъ говоритъ: «не ужасно ли и не обидно ли было думать, что Монсей всходиль на Синай, что эллины строили свои изящные акрополи, римляне вели свои пуническія войны, что геніальный красавецъ Александръ въ пернатомъ какомъ-нибудь шлемъ переходилъ Граникъ и бился подъ Арабеллами, что апостолы проповъдовали, мученики страдали, поэты пъли, живописцы писали и рыцари блистали на турнирахъ для того только, чтобы французскій, нъмецкій или русскій буржув въ безобразной и комической своей одеждъ благодушествовалъ бы индивидуально или коллективно на развалинахъ всего этого прошлаго величія». И еще: «надо подморозить хоть немножко Россію, чтобъ она не гнила». Уже по приведеннымъ словамъ сразу видно, что мы имвемъ двло съ духомъ смълымъ, своеобразнымъ, независимымъ. Или еще примъръ: «именно эстетику-то

приличествуетъ во времена неподвижности быть за движеніе, во времена распущенности за строгость; художнику прилично быть либераломъ при господствъ рабства, ему слъдуетъ быть аристократомъ по тенденціи при демагогіи, немножко libre penseur'омъ («немножко» въроятно для цензуры и редактора) при лицемърномъ ханжествъ, набожнымъ при безбожіи». Такого рода откровенность даже въ наше время, когда прежняя внутренняя цензура почти совсъмъ отмънена, не часто встрътишь. Самъ Бердяевъ, открывшій для русскаго читателя Леонтьева и съ радостью ' и уваженіемъ отмъчающій независимость его мысли, въ концъ концовъ подвергаетъ его сужденія догматической критикъ. Преданіе, традиція тяготеетъ надъ нимъ, и примеръ Леонтьева, при всей своей соблазнительности, кажется ему слишкомъ рискованнымъ и опаснымъ, благодаря чему какъ въ этой, такъ и въ другихъ статьяхъ подмъчается у него странная двойственность. Сердцемъ онъ сочувствуетъ Леонтьеву, радуется державной свободъ его души, гибкости и легкости его мысли, но умъ, върнъе умы, малый, средній и большой, всв возстають противъ бъднаго сердца со своими категорическими императивами. «Ты не долженъ въ своихъ сужденіяхъ считаться ни съ чемъ, кроме единой и вечной истины», кричатъ они властными голосами, и

Бердяевъ, недавно на минуту насладивнийся вытьсть съ Леонтьевымъ прелестью общенія съ легкомысленной, капризной, но изящной и очаровательной Глупостью, послушно возвращается на свое місто и отрекается и отъ себя, и отъ Леонтьева, Чудесно начатая статья кончается проектомъ соглашенія между Глупостью и здравымъ смысломъ, соглашенія, при которомъ асть выгоды на сторонъ послъдняго. Бердяевъ никакъ не можетъ окончательно повърить, что Глупость имъетъ свои законныя, не подлежащія ни контролю, ни ограниченію права, Она прекрасна, спору нътъ, здравый смыслъ до смерти надоблъ и скученъ, какъ старая ханжа, но все же повиноваться нужно ему, а Леонтьевъ подлежитъ укрощенію. И всв почти статьи Берднева написаны по тому же плану, что статья о Леонтьевъ, Синтезъ ли тутъ замъщанъ (върнъе всего, что Синтезъ) или что иное-не могу точно сказать. Начинаетъ, обыкновенно, Бердяевъ съ того, что набросится на здравый смыслъ, кричить, бранить его, съ грязью смешиваеть, топаетъ ногами. Бъдный здравый смыслъ, совершенно не привыкшій къ такому обращенію (мнъ кажется, что никто изъ нашихъ писателей не умъетъ такъ свысока и пренебрежительно разговаривать со адравымъ смысломъ, какъ Бердяевъ), дрожитъ, тернется, не знаетъ съ испугу,

что сказать въ свое оправдание. Онъ не можетъ вынести такого къ себъ отношенія; до сихъ поръ обыкновенно кричали и топали ногами, когда разговаривали съ Глупостью. Но подъ конецъ статьи Бердяевъ обязательно смягчается и вновь возвраіцаетъ адравому смыслу если не всв, то хоть часть исторически признанныхъ за нимъ правъ. Поэтому, его книга можеть быть интересна и полезна для людей разнообразныхъ вкусовъ, Кому нравится здравый смыслъ, тотъ пусть обращаетъ преимущественное вниманіе на заключистраницы статей, кто любитъ Глупость-пусть читаетъ главнымъ образомъ начала: жалъть не будетъ. Мнъ, какъ я уже признался, больше по сердцу Глупость. Не то, чтобъ и былъ увъренъ въ ея окончательной побъдъ надъ здравымъ смысломъ. Увъренности такой у меня нътъ. Но въдь не возбраняется иногда и идеализировать жизнь, т.-е. яфрить тому, чего не бываеть и не върить тому, что бываетъ. Есть даже идеалистическія философскія направленія. Многіе люди постоянно и систематически върятъ въ несуществующее и никогда не върятъ въ дъйствительность. Я позволяю себъ иногда роскошь добровольнаго заблужденія и съ истиннымъ наслажденіемъ перечитываю тѣ мѣста книги Берднева, въ которыхъ приводится его собственныя или чужія глупости, и върю имъ,

върю, хотя бы они тысячу разъ противоръчили всякой несомивнности и очевидности. Онъ, напримфръ, говоритъ: «мистическій реализмъ ведетъ не къ статическому догматизму, а къ догматизму динамическому (подчеркнулъ всегда двигающемуся, творческому безъ границъ, прозръвающему и преображающему. Живая и реальная мистика всегда должна что-нибудь открывать, что-нибудь утверждать, должна опыты производить и разсказывать объ испытанномъ и увиденномъ, она догматична во имя движенія, чтобы движеніе дъйствительно было, чтобы въ движеніи что-нибудь происходило». Т.-е. адогматическій догматизмъ, или догматическій адогматизмъ, такъ называемое contradictio in adjecto: движущійся покой, деревянное жельзо и т. д. Я спрашиваю, какой еще писатель имъетъ дерзновеніе такъ открыто противорвчить законамъ логики и такъ мало о логикв (томъ-же здравомъ смыслѣ) заботиться?! И это уже въ самомъ началъ книги, въ предисловіи! Мнъ только ужасно жаль, что Бердяевъ употребляетъ такъ много незнакомыхт публикъ иностранныхъ терминовъ. Благодаря этому смыслъ его ръчей для большинства теменъ. Пожалуй, найдется не мало читателей, которые, пробъжавии приведенныя строки, вовсе и не оцѣнятъ ихъ по достоинству. Подумаютъ, что это обык-

новенная ученость, трудная для пониманія именно потому, что очень строго придерживается логики и боится согращить предъ закономъ противоръчія. А теперь не угодно ли отрывокъ изъ послѣсловія: «Никакая наука не можетъ доказать, что въ міръ невозможно чудо, что Христосъ не воскресъ, что природа Божества не раскрывается въ мистическомъ опыть, -- все это просто внъ науки, у науки нътъ словъ, которыя выразили бы не только что-либо положительное въ этой области, но хоть и что-либо отрицательное. Положительная наука можетъ только сказать: по законамъ природы, открываемымъ физикой, химіей, физіологіей и прочими дисциплинами, Христосъ не могъ воскреснуть, но въ этомъ она только сходится съ религіей, которан тоже говоритъ, что Христосъ воскресъ не по законамъ природы, а преодолввъ необходимость, побъдивъ законъ тлвнія, что воскресеніе Его есть таинственный мистическій актъ, къ которому мы пріобщаемся только въ религіозной жизни». Наука, положимъ, говорить не такъ, но до науки намъ сейчасъ дъла нътъ. У Бердяева же получается, что законы природы и существуютъ, и не существуютъ. Ибо чудеса не только возможны, но даже и происходили въ дъйствительности на глазахъ у людей. Бердяевъ вспоминаетъ только о воскресеніи Христа. А воскрешеніе Лазаря, излъченіе слъ-

пыхъ и паралитиковъ, а пятитысячная толпа, насытившаяся двумя хлібами и пятью рыбами и т. д.? Все это извъстно намъ изъ того-же источника, изъ котораго мы знаемъ о воскресенін Христа. Стало быть, въ свое время нарушеніе законовъ природы было столь же обыкновеннымъ явленіемъ какъ въ настоящее время ихъ ненарушимость. И, стало быть, либо положеніе науки, что законы природы ненарушимы, вопреки логикъ, сосуществуетъ съ противоположнымъ положеніемъ, что законы природы моонжол омеди оно обил, либо оно прямо ложно. Это заключеніе, особенно близкое и дорогое мить, такъ же близко и дорого сердцу Бердяева. Онъ его формулируетъ въ следующихъ словахъ: «быть можеть, логическіе законы, которые держать насъ въ тискахъ, это лишь бользиь бытія, дефектъ самаго бытія». Зачьмъ только «быть можеть»? Прямо бы догмать: логическіе законы есть только бользнь бытія и отсюда выводъ: такъ какъ логика для насъ необязательна, то, стало быть, законы природы одновременно и существують и не существують. Такъ было бы лучше.

Впервые мысль о томъ, что законы природы и существуютъ и не существуютъ – мысль, проходящая черезъ всю вторую половину книги Бердяева, высказана съ особенной ясностью въ статьт «О новомъ религіозномъ сознанім», посвященной Мережковскому.

Повидимому самая мысль возникла у него отчасти подъ вліяніемъ Мережковскаго. Повидимому Бердяевъ считаеть себя многимъ обязаннымъ этому последнему и не находить нужнымъ скрывать этого обстонтельства. Темы Мережковскаго онъ считаетъ геніальными и усваиваетъ не только темы, но и любимыя слова и выраженія Мережковскаго (Ипостась пищеть съ прописной ижицы). Бердневъ говоритъ: «Мережковскій понялъ, что исходъ изъ религіозной двойственности, изъ противоположности двухъ безднъ-неба и земли, духа и плоти, языческой прелести міра и христіанскаго отреченія отъ міра. что исходъ этого не въ одномъ изъ Двухъ, а въ Третьемъ: въ Трехъ. Въ этомъ его огромная заслуга, огромное значеніе для современнаго религіознаго движенія. Мука его, родная намъ мука, въ въчной опасности смъщенія, подмъны въ двоящемся ликъ Христа и Антихриста, въ въчномъ ужасъ, что поклонишься не Богу Истинному, что отвергнень одно изъ Лицъ Божества, одну изъ бездиъ, не противный Богу, а лишь противоположный, и столь же Божественный полюсъ религіознаго сознанія». Я лично не раздъляю сужденій ни Мережковскаго, ни Бердяева. Я даже не полагаю, что такъ поставленный вопросъ о небъ и

вемль межеть имьть большой интересъ. Я нахожу, что Мережковскій, заимствовавшій и постановку вопроса и его разръшеніе главнымъ образомъ у Достоевскаго, ложно понялъ этого послъдняго. Основной человъческій вопросъ есть отнюдь не вопросъ моральный. Если сочиненія Достоевскаго въ этомъ смыслъ недостаточно ясны и допускаютъ различныя толкованія, то это лишь потому, что Достоевскій, какъ и всякій человъкъ новаго слова и новаго дъла, не умълъ и не ръшался быть всегда только самимъ собой. Онъ пользовался многими старыми словами. И, такъ какъ старое понятнъе новаго, то за старое и ухватились. Теологія Достоевскаго есть принятое имъ готовое наслъдіе. Такъ что въ сущности Мережковскій черезъ голову Достоевскаго получилъ богатства, хранившіяся до него въ старинныхъ сокровищницахъ европейской культуры. То же. что принадлежало собственно Достоевскому, было признано Мережковскимъ лишь на минутуи потомъ предано забвенію. Бердяевъ въ этомъ следуетъ примеру Мережковского. Правда, что Бердяевъ не всегда и не во всемъ соглашается съ Мережковскимъ, часто споритъ съ нимъ и иногда даже посылаетъ ему несправедливые упреки. Напримъръ, онъ говоритъ: «у него (у Мережковскаго) часто не хватаетъ художественнаго дара для творчества образовъ и мыслительнаго

дара для творчества философскихъ концепцій. Если я правильно понимаю Бердяева, то въ этихъ словахъ онъ высказываетъ общераспространенное мнѣніе о Мережковскомъ. Всѣ говорятъ о Мережковскомъ (о Минскомъ тоже), что онъ холодный головной писатель. Т.-е. всѣмъ бы хотѣлось, чтобъ Мережковскій и Минскій, прежде чѣмъ говорить о крестныхъ страданіяхъ, повисѣли бы съ часикъ сами на крестахъ. Иначе будто бы нельзя довърять ихъ освъдомленности. Какан дикость, некультурность! Изъ-за новаго образа, изъ-за новой концепціи добровольно на крестъ идти! И Бердяевъ, свой же братъ писатель повторнеть такія вещи!

Это я, впрочемъ, только къ слову замътилъ, тъмъ болье, что все равно ни Мережковскій, ни Минскій не поддадутся соблазну. Ибо знаютъ, что если уже выбирать, то лучше, чтобъ страдали книги, чъмъ ихъ авторы. И, затъмъ, все, что нужно узнать для составленій философскихъ концепцій, можно добыть болье простымъ и менье рискованнымъ путемъ. Самъ же Бердяевъ пишетъ про Мережковскаго: «онъ видълъ жизнь, смыслъ ен въ греческой трагедіи, въ смерти боговъ языческихъ и рожденіи Бога христіанскаго, въ эпохъ возрожденія съ ея великимъ искусствомъ, въ воскресеніи древнихъ боговъ, въ таинственныхъ индивидуальностяхъ Юліана

Отступника и Леонардо-да Винчи, въ Петръ Великомъ, Пушкинъ, Л. Толстомъ и Достоевскомъ. Это романтическая черта въ Мережковскомъ отвращение къ мелкимъ масштабамъ современности и благоговъйное уважение къ большимъ масштабамъ мірового прошлаго. Мережковскій переживаль опыть былыхъ великихъ временъ, хотьль разгадать какую-то тайну, заглянувь въ душу такихъ огромныхъ людей, какъ Юліанъ, Леонардо и Петръ, такъ какъ тайна ихъ казалась ему вселенской». Все это върно, Мережковскій действительно очень начитанный человекъ и вложилъ много труда и усилій въ свое дело, а все-таки вопросъ о Духъ и Плоти, о Небъ и Земль, въ томъ видь, какъ его поставилъ и разръшилъ Мережковскій, вовсе не есть столь кардинальный вопросъ. Не было нужды дълать столь огромное наприжение, писать и читать такъ много книгъ, чтобъ доказать святость Плоти и Духа, Неба и Земли. Ибо даже послъ того, какъ удалось доказать въ такой степени, въ какой это, по мивнію Бердяева, удалось Мережковскому главный-то, основной вопросъ остается все же открытымъ. И духъ святъ, и плоть свята, - но гдъ же ручательство, что освященное нами свято также и предъ лицомъ въчности? А что, если тотъ же Спиноза, который всю жизнь искалъ въчности, правъ и Deus sive natura sive substantia, не знающій ни добра, ни зла, ни радостей, ни страданія, ни святости, ни порочности, слономъ, стоящій внѣ человѣческихъ цѣлей — если онъ, такой богъ, былъ началомъ и источникомъ жизни? И если созерцать жизнь sub specie aeternitatis значитъ видѣть въ ней то, что видѣлъ блѣдный голландскій отшельникъ? У Достоевскаго на эту тему много разсказано.

## III.

Такого вопроса Бердяевъ никогда себъ не ставилъ и ставить не хочетъ. Основная его предпосылка (и даже не предпосылка, а нъчто гораздо болъе прочное, какъ увидимъ ниже), исходное предположеніе: то, что ему нужно, онъ всегда найдетъ. Много онъ разсказываетъ о своихъ сомнъніяхъ и о томъ, какъ онъ преодолъвалъ ихъ. Но вся книга его говоритъ о томъ, что его сомнънія никогда не могли сдвинуть съ мъста заложеннаго въ глубинъ его души гранита въры. Онъ сомнъвался въ томъ, кто правъ Фихте или Гегель, Кантъ или Марксъ, Михайловскій или Мережковскій, но онъ всегда былъ убъжденъ, что на чьей бы сторонъ ни оказалась правота, она все же будетъ имъть успоконтельный, отвъчающій человъческимъ желаніямъ характеръ. Въ этомъ отношеній онъ сохраниль старыя традицій русской

литературы. Въ своей статьъ: «Н. К. Михайлов»: скій и Б. Н. Чичеринъ» онъ пишетъ: «со смертью Михайловскаго какъ бы сошла со сцены цълая эпоха въисторіи нашей интеллигенціи, оторвалась отъ насъ дорогая по воспоминаніямъ частица нашего существа, нашей интеллигентской природы. И каждый русскій интеллигенть должень живо чувствовать эту смерть и долженъ задуматься на могиль Н. К. надъ своимъ историческимъ прошлымъ и надъ своими обязанностями предъ будущимъ. Когда-то въ дни ранней юности всъ мы зачитывались Михайловскимъ, онъ будилъ нашу юную мысль, ставилъ вопросы, давалъ направленіе нашей проснувшейся жаждь общественной правды. Потомъ мы ушли отъ нашего первоначальнаго учителя, переросли его, но быемся и до сихъ поръ надъ поставленными имъ проблемами, такъ тъсно сближавшими философію и жизнь. Это очень характерно: Михайловскій никогда не былъ философомъ по способу ръшенія различныхъ вопросовъ и по недостатку философской эрудиціи, но безпокоили его всю жизнь именно философскіе вопросы и у порога его сознанія уже поднимался бунтъ противъ ограниченности позитивизма. Въ этомъ онъ былъ типическимъ русскимъ интеллигентомъ, полнымъ философскихъ настроеній, но лишеннымъ философской школы и связаннымъ предразсудками

позитивизма. Мы любили и любимъ Михайловскаго за ту духовную жажду, которая такъ разко отличаетъ русскую интеллигенцію отъ мъщанства интеллигенціи европейской». Я думаю, что духонная связь и родство съ Михайловскимъ какъ Бердяева, такъ и другихъ современныхъ русскихъ писателей (всей той группы, которая дала тонъ и направленіе «Проблемамъ Идеализма» и «Вопросамъ жизни») гораздо теснее и прочнее. Михайловскій не зналъ нъмецкій философіи и смъшивалъ трансцендентное съ трансцендентальнымъ. Михайловскій не любилъ метафизики. Это. конечно, такъ. Но, въдь это, право, дъло вкуса и при другихъ обстоятельствахъ покольнію 90-хъ годовъ вовсе не было бы и надобности ополчаться противъ стараго учителя. И, пожалуй слова «мы переросли его» менъе всего подходятъ. Именно возрастомъ-то молодые писатели не старше Михайловскаго. Они пріобіцились европейской культурь, читають Платона, интересуются Леонардо-да-Винчи, Ботичелли, заглядываютъ въ священное писаніе, но молодостью, молодой върой запечатлены все ихъ дела и помыслы. Вотъ этотъ гранитъ, который не могутъ сдвинуть съ мъста никакія бури и сомньнія — онъ былъ у Михайловскаго, онъ есть и въ Бердяевъ и во всъхъ его товарищахъ по литературъ. Если бы Бердневъ хотълъ со всей полнотой выразить

смысять и значение своей духовной близости съ Михайловскимъ, ему бы следовало процитировать знаменитый отрывокъ изъ предисловія къ полному собранию сочинений Михайловскаго. Хоти онъ всемъ известенъ, но я привожу его пеликомъ для характеристики не Михайловскаго, а Бердяева. «Всякій разъ, какъ мив приходить въ голову слово «правда», я не могу не восхищаться его поразительной внутренией красотой. Такого слова нътъ, кажется, ни въ одномъ европейскомъ языкъ. Кажется, только по-русски истина и справединесть называются однимъ и тъмъ же словомъ и какъ бы сливаются въ одно великое цьлое. Правда въ этомъ огромномъ смысль слова всегда составляла цъль монхъ исканій... Я никогда не могъ повърить, чтобы нельзя было найти такую точку зрвнія, въ которой правдаистина и правда-справедливость являлись бы рука объ руку, одна другую пополняя». Правда-истина живеть въ миръ и согласіи съ правдой-справедливостью, иначе говоря, существуетъ нравственный міропорядокъ, вполнъ соотвътствующій человъческимъ понятіямъ о должномъ и недолжномъ, желательномъ и нежелательномъ. При томъ Бердяевъ, какъ и Михайловскій, какъ и предшественники Михайловскаго въ русской литературъ, не удовлетворяются позиціей идеалистовъ. Пдеалисты изъ нъмцевъ, какъ навъстно, утвердивъ понятіе о долж-

номъ, складываютъ руки. Имъ все равно уже затьмъ, осуществляется ли въ мірь это должное, или остается жить только въ ихъ головахъ. Михайловскій, а за нимъ Бердяевъ такого рода отвлеченностью не удовлетворяются. Имъ подавай должное, которое осуществляется, если не сейчасъ на глазахъ и не здъсь на земль, то хоть позже и подальше, но непремънно осуществляется. Не нъмцы же мы въ самомъ дълъ какіе-нибудь. Пусть попытается кто-нибудь хоть на минуту. хоть въ видъ предположенія вырвать у Михайловскаго или Берднева допущение, что объективнан истина сама по себъ, а справедливость сама по себъ. Впередъ говорю: даромъ время потратитъ. Поэтому я продолжаю настаивать, что Бердяевъ, какъ и Мережковскій, и Булгаковъ только по недоразумънію считаютъ себи продолжателями дъла Достоевскаго. Когда Достоевскій висьлъ на кресть, онъ усомнился во всемъ и до конца усомнился. Его книги выиграли отъ этого въ напряженности-но его «философская конденція» потеряла всю сладость, свойственную такъ называемому синтезу. Разумвется, изъ того что Достоевскій подъ пыткой отрекся отъ сладости, нисколько не следуетъ, что Бердяеву. Мережковскому или Булгакову полагается пить уксусъ, смышанный съ желчью. Я хотълъ только установить фактъ, что никогда еще сомнънію не удалось подкопаться подъ непоколебимый гранить въры Бердяева въ торжество добра и что въ этомъ отношеніи онъ не уступаєтъ Михайловскому и имъеть всъ преимущества предъ Достоевскимъ, не выдержавшимъ испытанія. И это не психологическая догадка, а фактъ. Откуда я его добылъ — не скажу, но, чтобъ успокоить скептическаго читателя, сообщу, что добылъ его отнодь не путемъ мистическаго откровенія, а общепризнаннымъ эмпирическимъ путемъ.

При всемъ томъ, Бердяевъ все-таки имъетъ (уже въ противоположность Михайловскому) вкусъ къ Глупости, и это обстоятельство кажется мнъ чрезвычайно отраднымъ. Если даже такіе прочные, гранитные люди пресытились здравымъ смысломъ и хоть для развлеченія начинаютъ искать общества Глупости—значитъ можно еще кой на что надъяться. Правда, основаніе не гранитное. Но по нынъшнимъ временамъ и того будетъ достаточно.

## IV.

Du choc des opinions jaillit la vérité говорять французы. Я этого не думаю. По мнв, мнвнія могуть себь сталкиваться сколько вмъ угодно, этимъ истины не выманишь. Она слишкомъ умна и отнюдь не выскакиваетъ при всякомъ

шумъ: ее и болъе тонкими ухищреніями не поймаешь. Обычное послъдствіе столкновенія мньній — столкновеніе людей. Но все-таки, такъ какъ въ книгъ Бердяева, о которой я пишу, помъщена статья «Трагедія и обыденность», посвященная мнъ, то я считаю себя обязаннымъ отвътить на представленныя имъ возраженія. Мнь въ сущности не столько даже возражать придется, сколько выяснять недоразумьнія. Бердяевъ въ тъхъ случаяхъ, когда онъ со мной соглашается, приводитъ обыкновенно мои слова и подкръпляетъ ихъ собственными соображеніями. Въ тъхъ же случаяхъ, когда онъ хочетъ спорить, онъ уже не цитируетъ меня и даже не возражаетъ собственно мнъ, а возстаетъ противъ техъ или иныхъ философскихъ возареній, къ последователямъ которыхъ онъ меня причисляетъ - по причинамъ мнъ ръшительно неизвъстнымъ. По поводу моей книги «Апонеозъ безпочвенности» онъ причисляетъ меня къ скептикамъ, за «философію трагедіи» къ пессимистамъ, и затъмъ начинаетъ доказывать несостонтельность скептицизма и пессимизма. Между прочимъ и другіе критики приписываютъ мнъ ть же гръхи, Хочу воспользоваться случаемъ и заявить (спорить, въдь, тутъ не приходится), что когда я впервые услышалъ, что меня окрестили скептикомъ и пессимистомъ, я просто протиралъ

глава отъ удивленія. Правда, я не выражаю солидарности съ существующими философскими системами и смъюсь надъ ихъ самотвъренной торжественностью побъдителей. Но, господа, развъ это значитъ быть скептикомъ? Правда и то, что я не считаю нашъ міръ самымъ лучшимъ изъ возможныхъ міровъ. Мнъ, дъйствительно, кажется, что онъ могъ быть лучшимъ. Т.-е. собственно говоря, визиний міръ миз очень нравится. Я люблю и день, и раннее утро, и сумерки, и глубокую ночь. Чудесны высокія, снъжныя горы и зеленыя долины. А какъ хороши безлюдныя, каменистыя пустыни въ Альпахъ! Даже вимняя мятель и безконечный осенній дождь имъютъ свою прелесть!.. Словомъ, во внъшнемъ міръ мнъ все или почти все нравится (сейчасъ вотъ даже не могу припомнить, что въ немъ есть дурного). Только человъка обидъла природа. Ему бы следовало быть умней, красивей, добръе, даровитъй, богаче... Неужели желать этого значить рисковать, что тебъ пришьютъ ярлыкъ пессимиста?! Или, ежели не увъруешь ни въ одну изъ существующихъ великихъ философскихъ системъ, то попадешь въ скентики? Въдь маъ того, что до сихъ поръ истина не открыта, никакъ не следуетъ, что ее никогда не откроютъ. И тъмъ менъе, что истины совсемъ нетъ. Или тотъ человекъ, который ждетъ

истины и не называеть истиной первое встрычное заблужденіе, есть скептикъ? Я склоненъ думать обратное. По мнв, именно скептики, люди въ глубинъ души убъжденные въ томъ, что нечего искать, ибо все равно ничего не найдешь, такіе-то люди охотнъе всего фанатически поддерживаютъ однажды усвоенную систему. Затъмъ, если Бердневу дозволено каждые полгода манять убъждение и, если, судя по приведенному выше опредълению подвижнаго догматизма, онъ собирается начать ихъ мънять каждые полмъсяца, то почему мнв ихъ не мвнять еще чаще? Это уже, такъ сказать, дъло темперамента. Бердяевъ скоръ, а я еще скоръе. Онъ уже во многія философіи върилъ, а я уже върилъ во всь и такъ привыкъ манять ихъ, что теперь, какъ я уже говорилъ, иной разъ за одинъ день сколько ихъ перемънишь! Это не скептицизмъ, а подвижной, адогматическій догматизмъ. Какъ видить читатель, выраженіе пришлось мив по вкусу. Прежде н говорилъ просто догматизмъ, теперь всегда буду говорить адогматическій догматизмъ. Въ погонъ за другими глупостями я эту просмотрълъ. Спасибо Бердневу. Уже не забуду.

Второе — Бердиевъ, возражая мнѣ, ловитъ мени на словъ: «на этомъ мѣстъ, говоритъ онъ, и ловлю автора «Апонеоза». Что такое свободная мысль, что такое мысль? Это уже нѣкото-

рая предпосылка, въдь всякая мысль есть чже результать переработки переживаній, опыта тімъ убійственнымъ инструментомъ, который мы называемъ разумомъ, въ ней уже обязательно есть последовательность». Что правда — то правда, Поймалъ. Только зачемъ ловить было? И развъ такъ книги читаютъ? По прочтеніи книги нужно забыть не только всь слова, но и всь мысли автора, и только помнить его лицо. Въдь слова и мысли только несовершенныя средства общенія. Нельзя душу ни сфотографировать, ни нарисовать, ну, и обращаеться къ слову. Давно извъстно, что мысль изреченная есть — ложь. А Бердяевъ ловить меня. Витьсто того, чтобы по человъчеству, сознавая, какъ невозможно найти адекватныя выраженія, придти мнт на помощь и догадаться, онъ мнв въ колеса палку вставляетъ. Совсъмъ не по-товарищески.

Этимъ, кажется, исчерпываются всѣ возраженія Бердяева. Т.-е., по правдѣ сказать, есть у него еще одно, хотя мимоходомъ сдѣланное, но очень существенное и важное. Его я однако касаться не буду, такъ какъ не умѣю на него отвѣтить, а признаться въ этомъ не хочу. Пустъ ужъ лучше никто ничего не знаетъ.

Въ заключение отъ всей душъ привътствую книгу Бердяева и воспътую въ ней Глупость. Бердяевъ несомнънно человъкъ очень дарови-

тый и въ нашей литературъ найдутся немногіе, которые владъли бы его искусствомъ опорачивать адравый смыслъ и возвеличивать Глупость. Одно только нехорошо. Бердяевъ часто повторяеть общепринятыя, распространенныя, привычныя, такъ сказать, глупости. Это, по моему, безцъльно. Въдь привычныя глупости какт двъ капли воды похожи на умныя вещи. стоитъ ли съ ними возиться? Всегда слъдуетъ стараться выдумывать совершенно новыя глупости, а, если это не удается, то откапывать хоть и бывшія въ употребленіи, но мало кому извъстныя или забытыя, словомъ непривычныя Воспъть, напримъръ, Одина, рыжебородаго Тора, нашего Перуна или хоти бы Магомета! Вотъ какъ Гете послъ поъздки въ Константинополь. Шлегель говорилъ про него, что онъ изъ язычества обратился въ магометанство.

Еще одно замъчаніе. Въ послъсловіи своемъ Бердневъ черезчуръ уже поноситъ эмпирическій міръ. Называетъ его коростой. Въ увлеченіи спора часто случается съ человъкомъ то же, что случилось съ двумя дъвицами, игравшими въ шахматы. Забрали одна у другой королей и продолжали играть дальше. Нападая на позитивистовъ, Бердневъ отказался отъ эмпирическаго міра. Неужели все о душъ, да о душъ хлопотать?! А тъло? Не знаю, заразилъ ли меня

Леонтьевъ духомъ противоръчія, но мить хочется сказать витьсть съ Гейне: die Seele könnt ihr begraben, hab' selber Seele genug.

# Предпослъджія слова,

Ī

De omnibus dubitandum. Теперь уже среди элософовъ осталось мало правовърныхъ гегечнцевъ, но Гегель все еще продолжаетъ влать умами нашихъ современниковъ. Нъкоторыя ен его теперь, пожалуй, пустили болье глубоэ корни, чъмъ въ эпоху расцвъта гегеліанства. епримъръ мысль, что исторія есть раскрытіе еи въ дъйствительности или выражаясь кратко въ терминахъ, болъе близкихъ современному ту, идея прогресса. Попробуйте переубъдить въ омъ пунктъ образованнаго человъка: навърное этерните пораженіе. Ho — de omnibus dubitanum — иначе говоря, въ техъ случаяхъ, когда івжденіе особенно крвпко и непоколебимо, мнъніе и призвано исполнить великую свою іссію. А потому, хочешь не хочешь, прихотся сдълать допущеніе, что такъ называемый

прогрессъ, т.-е. •развите человъчества во времени—есть фикція. Хотя у насъ есть безпроволочный телеграфъ, радій и все прочее, но все же мы стоимъ не выше древнихъ римлянъ или грековъ. Допускаете? Въ такомъ случаъ еще одинъ шагъ: хотя у насъ есть безпроволочный телеграфъ и всъ прочія блага цивилизаціи, а все же мы стоимъ не выше краснокожихъ и чернокожихъ дикарей. Вы протестуете—но принципъ обязываетъ: начали сомнъваться, такъ уже нечего пятиться.

Въ свой чередъ я долженъ признаться, что мысль о духовномъ совершенствъ дикарей явилась у меня, когда недавно, впервые послъ многихъ лътъ, я случайно пересматривалъ сочиненія Тайлора, Леббока и Спенсера. Они до такой степени увъренно говорятъ о преимуществахъ нашей душевной организаціи и такъ искренно презирають нравственное убожество дикарей. что я поневолъ подумалъ; не кроется ли именно здъсь, гдъ всъ такъ увърены, что никто никогда не провъряетъ, источникъ заблужденія? Es ist höchste Zeit вспомнить Декарта и его правило! И какъ только и началъ сомнъваться-вся моя прежняя увъренность (въдь я, конечно, всецъло раздълялъ мивніе англійскихъ антропологовъ) была такова... Мнъ стало казаться, что дикари въ самомъ дълъ выше и значительнъе нашихъ

ученыхъ и не только матеріалистовъ, какъ думаетъ проф. Паульсенъ, но также идеалистовъ, метафизиковъ, мистиковъ и даже върующихъ миссіонеровъ (искренно върующихъ, а не искателей наживы и приключеній), которыхъ Европа высылаеть въ другія части світа для просвівщенія отсталыхъ братьевъ. Мнв показалось, что обычныя у дикарей долговыя сделки съ условіємъ оплаты ихъ въ загробномъ мірь имьють глубочайшій смыслъ. Я уже не говорю о человъческихъ жертвоприношеніяхъ! Спенсеръ видитъ въ этомъ варварство, какъ и полагается образованному европейцу. Я тоже вижу варварство, ибо я тоже европеецъ и тоже учился наукамъ. Но и глубоко завидую ихъ варварству и проклинаю сною культурность, загнавшую меня вмъсть съ върующими миссіонерами, философами идеалистами, позитивистами и матеріалистами, въ тесные пределы душнаго и постылаго постигаемаго міра. Мы можемъ писать книги о безсмертіи души, но наши жены не пойдутъ за нами въ иной міръ, а предпочтутъ влачить свою вдовью долю здъсь на земль. Наша нравственность, основанная на религіи, запреіцаетъ намъ торопиться къ въчности. И такъ во всемъ. Мы предполагаемъ, въ лучшемъ случаъ по маниловски мечтаемъ, но жизнь наша протекаетъ внъ нашихъ предположеній и ме-

чтаній. Кой-кто принимаеть еще церковныя обязанности — какъ бы они ни были странны, и серьезно воображаетъ, что такимъ способомъ онъ соприкасается мірамъ инымъ. Дальше обрядностей никто ни шагу. Кантъ умеръ 80 лътъ отъ роду, если бы не холера, Гегель прожилъ бы сто лътъ, а у дикарей-у дикарей молодые убиваютъ стариковъ и... не договариваю, чтобъ не оскорблять слуха чувствительныхъ людей, Снова напоминаю Декарта и его правило и спрашиваю: кто правъ, дикари или мы? И если правы дикари, то есть ли исторія раскрытіе идеи? И прогрессъ во времени (т.-е. развитіе отъ прошлаго къ настоящему и будущему) не есть ли чистыйшее заблужденіе? Можеть быть, и даже въроятнъе всего, и есть развитіе, но направленіе этого развитія есть линія перпендикулярная къ линіи времени. Основаніемъ же перпендикуляраможетъ быть любая человъческая личность. Да простить мив Богь и читатель неясность последнихъ словъ. Надъюсь, что она въ нъкоторой степени искупается ясностью предыдущаго маложенія.

II.

Самоотреченіе и mania grandiosa. Нужно думать, что ничего върнаго ни о самоотреченіи, ни о маніи величія сказать не удастся, хотя

каждый изъ насъ по собственному ОПРІТА знаетъ кой что и о первомъ, и о второй. Но, какъ извъстно, невозможность разръшить вопросъ никогда еще не удерживала людей отъ размышленій. Скоръе наоборотъ: наиболъе заманчивые для насъ вопросы это тв. на которые нътъ настоящаго, обязательнаго для всъхъ отвъта. Я надъюсь, что рано или поздно философія получить, въ противоположность наукь, такое опредъленіе: философін есть ученіе о ни для кого не обязательныхъ истинахъ. Этимъ разъ навсегда будетъ устраненъ столь часто посылаемый ей упрекъ, что собственно философія сводится къ ряду взаимно опровергающихъ мнъній. Этовърно, но за это ее хвалить, а не упрекать надо, въ этомъ нътъ ничего дурного, въ этомъ есть много, очень много хорошаго. А вотъ, что у науки есть общеобязательныя сужденія — это дурно, мучительно дурно. Въдь всякая обязательность только стъсненіе. Временно можно согласиться на стъсненіе, надъть корсеть, вериги, временно можно на что угодно согласиться. Но кто добровольно признаетъ надъ собой въчный ваконъ? Даже у спокойнаго и яснаго Спиновы мнь слышится порой глубокій вадохъ. И я думаю, что это онъ вадыхаеть по свободъонъ, растратившій всю свою жизнь, весь свой геній на прославленіе необходимости... Послъ

такого предисловія можно уже говорить что угодно.

Мнѣ кажется, что и самоотреченіе, и mania grandiosa, какъ, повидимому, мало они ни похожи другъ на друга, могутъ быть наблюдаемы . последовательно, даже одновременно въ одномъ и томъ же человъкъ. Аскетъ, отказавшійся отъ жизни, смиряющійся предъ всеми и сумасшедшій (вродъ Ницше или Достоевскаго), утверждающій, что онъ есть свъточъ, соль земли, первый во всемъ мірь или даже во всей вселенной, и тотъ, и другой приходятъ къ своему безумію (надъюсь, нътъ надобности доказывать, что самоотреченіе, какъ и манія величія, есть видъ бе-.аумія) при условіяхъ, большей частью тождественныхъ. Міръ не удовлетвориетъ человъка, и онъ начинаетъ искать лучшаго. Всякія же серьезныя исканія приводять человька на одинокіе пути, а одинокіе пути, какъ извъстно, кончаются китайской стьной, роковымъ образомъ полагающей предълъ человъческой пытливости. И вотъ возникаетъ задача: воспротивиться року и такъ или иначе перебраться черезъ стъну, преодолъвъ либо законъ непроницаемости, либо столь же непреоборимый законъ тяготьнія. Иначе говоря, обратиться либо въ безконечно малую, либо въ безконечно большую величину. Первый способъ и есть самоотреченіе: мит ничего не нужно, я

самъ ничтожество, я безконечно малъ и, стало быть, могу пройти черезъ безконечно малыя поры стъны.

Второй способъ — mania grandiosa, Я безконечно силенъ, безконечно великъ, я все могу, могу разбросать ствну, могу перешагнуть черезъ нее, хотя бы она была выше всъхъ горъ земныхъ и до сихъ поръ отпугивала даже самыхъ могучихъ и самыхъ смълыхъ. Таково, въронтно, начало двухъ загадочнъйшихъ и величайшихъ душевныхъ превращеній. Нъть ни одной религіи, въ которой бы съ большей или меньшей ясностью не отпечатлълись бы слъды описанныхъ выше пріемовъ борьбы человъка съ ограниченностью его силъ. Въ аскетическихъ религінхъ преобладаетъ тенденція къ самоотреченію; буддизмъ прославляетъ полное уничтожение личности и идеаломъ считаетъ нирвану. Древніе греки мечтали о титанахъ и геронхъ. Евреи считаютъ себя избраннымъ народомъ и ждутъ Мессіи. Что касается евангелія, -то трудно сказать, какому способу борьбы здесь отдается предпочтеніе. Съ одной стороны —великія чудеса: воскрешеніе мертвыхъ, исцъленіе больныхъ, власть надъ вътрами и моремъ, съ другой стороны: блаженны нищіе духомъ, Сынъ Божій, который будетъ нъкогда сидъть одесную силы, теперь живетъ въ обществъ мытарей, нищихъ, блур-

ницъ и служитъ имъ. Кто не за насъ, тотъ противъ насъ, объщаніе низвергнуть враговъ къ подножію ногъ и въ геенну огненную, въчная пытка за хулу на Духа Свитого - и на-ряду съ этимъ заповъдь величайшаго смиренія и любви къ врагамъ: ударившему по одной щекъ повелъвается подставить другую. Евангеліе все сплощь пропитано противоръчіями, не внъшними, не историческими и фактическими, а внутренними, противоръчіями въ настроеніяхъ, въ «идеалахъ». какъ выразился бы современный человъкъ. Что возносится въ одной главъ, какъ высшая задача, то низводится въ другой, какъ недостойное дъло. Нътъ ничего удивительнаго, что самыя противоположныя ученія нашли себъ оправданіе въ этой небольшой, наполовину состоящей изъ повтореній книгъ. Христіанами называли себя и инквизиторы, и језуиты, и древнје подвижники, христіанами называютъ себя и современные протестанты, и наши русскіе сектанты. Въ большей или меньшей степени всъ правы, даже, пожалуй, и протестанты. Въ евангелін скрещиваются столь противоположныя теченія, что люди, въ особенности люди большой дороги. умъющіе двигаться лишь въ одномъ направленіи и подъ однимъ, всъмъ видимымъ знаменемъ. люди, привыкшіе върить въ единство разума и непререкаемость логическихъ законовъ, никогда

не могли охватить цъликомъ евангельскаго ученія и всегда стремились придать словамъ и дъламъ Христа единообразное, исключающее противоръчія и болье или менье соотвътствующее обычнымъ представленіямъ о дълахъ и задачахъ жизни толкованіе. «Увъруй и по твоему слову сдвинется гора» читали они въ загадочной книгь и понимали это въ томъ смысль, что всегда, ежечасно и ежеминутно нужно думать и желать одного и того же, заранье предписаннаю и вполнь опредъленнаго. Межъ тъмъ евангеліе разръщаетъ и благословляетъ въ этихъ словахъ самые безумные и рискованные опыты. То, что есть, для Христа не существовало и существовало лишь то, чего нътъ.

Древній римлянинъ — Пилатъ, напримъръ, повидимому образованный, умный и недурной, хотя слабохарактерный человъкъ, недоумъвалъ и не могъ дать себъ отчета, изъ-за чего тутъ происходитъ такая странная борьба. Ему отъ всей души было жаль приведеннаго къ нему блъднаго молодого еврея, очевидно ни въ чемъ неповиннаго. «Что есть истина?» спросилъ онъ Христа. Христосъ не отвътилъ ему, да и не могъ отвътить – не по «невъжественности», какъ хотъли думать язычники, а потому, что словами на этотъ вопросъ и отвътить нельзя. Нужно было, метафорически говоря, взять Пилата за



голову и повернуть въ другую сторону, чтобъ онъ увидѣлъ то, чего никогда не видѣлъ. Или, еще лучше, прибѣгнуть къ тому способу, которымъ пользуется въ сказкѣ конекъ-горбунокъ, чтобъ обратить соннаго Иванушку въ умницу и и красавца: сначала въ котелъ съ кипящимъ молокомъ, потомъ въ другой—съ кипящей водой, потомъ въ третій съ водою студеной. Есть всѣ основанія думать, что послѣ такой подготовки Пилатъ сталъ бы иначе спрашивать. Мнѣ кажется, что конекъ-горбунскъ согласился бы, что самоотреченіе и mania grandiosa вполнѣ могутъ замѣнить предлагаемые сказкой котлы.

Великія лишенія и великія иллюзін до такой степени мѣняютъ природу человѣка, что кававшееся невозможнымъ становится возможнымъ и недостижимое — достижимымъ.

### III.

Въчныя истины. Ксенофонтъ въ Меморабиліяхъ разсказываетъ про встръчу Сократа съ знаменитымъ софистомъ Гиппіемъ. Когда Гиппій пришелъ къ Сократу, послъдній по обыкновенію велъ бесъду и по обыкновенію же удивлялся тому, что люди, когда имъ нужно обучиться плотницкому или кузнечному ремеслу, знаютъ, къ кому обратиться, но если ложелаютъ нау-

читься добродътели, не могутъ никакъ найти учителя. Гиппій, который уже много разъ слышалъ отъ Сократа эти разсужденія, иронически замътилъ: «неужели ты и теперь, Сократъ, говоришь все то же, что я давно когда то слышалъотъ тебя?» Сократъ понялъ и принялъ вызовъ, какъ вообще всегда охотно принималъ такого рода вызовы. Начался споръ, изъ котораго выненилось, что на этотъ разъ (какъ и всегда у Платона и Ксенофонта) Сократъ оказался болће сильнымъ діалектикомъ, чъмъ его противникъ. Ему удалось доказать, что его понятіе о справедливости имъетъ столь же незыблемое основаніе, какъ и всъ прочія, высказываемыя имъ сужденія и, что вмъсть съ тьмъ однажды составленныя убъжденія, если они истинны, такъ же мало подвержены дъйствію времени, какъ благородные металлы дъйствію ржи.

Сократъ жилъ 70 лътъ, былъ однажды юношей, однажды мужемъ, однажды старикомъ. Но если бы онъ прожилъ сто сорокъ лътъ, второй разъ испыталъ всъ три возраста жизни и потомъ снова встрътился съ Гиппіемъ? Или, что еще лучше, — если душа, какъ училъ Сократъ, безсмертна и Сократъ въ настоящее время живетъ гдъ-нибудь на лунъ, Сиріусъ или въ иномъ предназначенномъ для безсмертныхъ душъ мъстъ, неужели онъ и тамъ до сихъ поръ донимаетъ своихъ

собесъдниковъ разговорами о справедливости, плотникахъ и куанецахъ? И теперь, какъ когда-то, выходитъ побъдителемъ изъ спора съ Гиппіемъ и другими людьми, ръшающимися утверждать, что законамъ времени можетъ и должно подчиняться все, въ томъ числъ и человъческія убъжденія и, что отъ такого рода подчиненіи человъчество не только ничего не теряетъ, но даже много выигрываетъ.

#### IV.

Земля и небо. Слово справедливость на устахъ у всъхъ. Но въ самомъ ли дълъ справедливость въ такой цене у людей, какъ это можетъ показаться, если повърить тому, что о ней говорилось и говорится? Болье: цънять ли ее въ такой мъръ ея присяжные защитники и хвалители-поэты, философы, моралисты, богословы — даже лучшіе изъ нихъ, наиболће искренніе и даровитые? Я позволю себь очень и очень сомнъваться въ этомъ. Посмотрите творенія любого мудреца древняго и новаго міра. Справедливость-если ее понимать какъ равенство встхъ живыхъ людей предъ законами творенія - а какъ ее иначе понимать? - никого никогда не запимала. Платонъ ни разу не спрашиваетъ судьбу, отчего она Терсита создала презръннымъ, а Па-

трокла-благороднымъ. Платонъ убъждаетъ людей быть справедливыми, но ни разу не рвшается допросить боговъ по поводу ихъ несправедливости. Если вслушаться въ его рвчи, то, пожалуй, иной разъ западетъ въ душу подозрѣніе, что справедливость есть добродѣтель для смертныхъ, у безсмертныхъ же свои собственныя добродътели, ничего общаго со справедливостью не имъющія. И вотъ послъднее искушеніе для земной добродьтели. Мы не знаемъ, смертна или безсмертна человъческая душа. Одни, какъ извъстно, върятъ въ безсмертіе, другіе такую въру высмъиваютъ. Если бы оказалось, что и тъ и другіе неправы и что судьба людей послъ смерти, какъ и при жизни, далеко не одинакова: удачники, избранники переселяются на небеса, остальные остаются гнить въ могилахъ и гибнуть вмъсть со своей смертной оболочкой. Такое допущеніе, мимоходомъ, правда, дълаетъ нашъ русскій пророкъ, жрецъ любви и справедливости, Достоевскій въ «Легендь о великомъ инквизиторъ». Такъ вотъ, если бы оказалось, что Достоевскій дъйствительно безсмертенъ, а безчисленное количество его върующихъ учениковъ и поклонниковъ, та огромная масса съраго (во всъхъ смыслахъ) люда, о которой идетъ ръчь «Великомъ Инквизиторъ», кончаетъ свою жизнь со смертью, какъ и начинаетъ съ ро-

жденія-примирился ли бы человъкъ и не какойнибудь первый попавшійся, а хотя бы самъ Достоевскій, котораго я здісь не случайно назваль, а умышленно, какъ наиболъе горячаго защитника идеи справедливости (на землъ бывали еще болъе горячіе, страстные и замъчательные защитники справедливости, можетъ быть ихъ слъдовало бы назвать, - но на этотъ разъ и не хочу кощунствовать, - кому Достоевскій покажется малымъ, пусть самъ назоветъ другого), итакъ примирился ли бы Достоевскій съ такой несправедливостью, т.е. возсталъ бы ли онъ въ загробномъ міръ противъ неправды или, занявъ уготовленное ему тамъ мъсто, позабылъ бы о своихъ бъдныхъ братьяхъ? А priori судить трудно, но a posteriori нужно думать, что забылъ бы. Въдь между Достоевскимъ и мелкимъ провинціальнымъ писателемъ, между первыми и послъдними на землъ тоже разница колоссальная, и несправедливость такого неравенства вопістъ къ небесамъ. Тъмъ не менъе мы, ничего, живемъ здъсь и не вопимъ, а если и вопимъ, то очень редко, при чемъ, по правде говоря, трудно съ увъренностью сказать, отчего, собственно, мы вопимъ: оттого ли, что хотимъ привлечь вниманіе равнодушнаго неба, или оттого, что среди нащихъ ближнихъ есть много любителей воплей (литературныхъ дарованій). Вродъ странницы въ

ì

«Грозъ», которая страсть любила, когда кто хорошо воеть. Всь эти соображенія могуть, показаться особенно важными темъ, которые, подобно мнъ въ настоящую минуту (за завтрашній день не ручаюсь) раздъляютъ сужденіе Достоевскаго, что, если и существуетъ безсмертіе, то, разумъется, не для всъхъ, а для нъкоторыхъ. При чемъ я еще, въ согласіи съ Достоевскимъ, допускаю, что воскреснутъ именно тв, которыхъ существующимъ предположеніямъ ждетъ 110 худшее послъ смерти. Первые здъсь будутъ первыми и тамъ, а отъ последнихъ не останется даже и воспоминанія. И за погибшихъ некому даже будетъ вступиться: Достоевскіе, Толстые и всъ другіе «первые», которымъ удастся попасть на небо, будутъ заняты несравненно болье нажными дълами...

Теперь, если угодно, продолжайте заботиться о справедливомъ устройствъ на землъ и кладите, вслъдъ за Платономъ, ученіе о справедливости въ основаніе философіи.

#### V,

Сила доказательствъ. Шопенгауэръ вопросъ о безсмертіи души разрѣшалъ отрицательно. По его мнѣнію, человѣкъ, какъ Ding an sich безсмертенъ, но, какъ явленіе — смертенъ.

Иначе говоря, все, что есть въ насъ индивидуальнаго, существуеть лишь въ промежуткъ между рожденіемъ и смертью, по такъ какъ каждый индивидуумъ, по ученію Шопенгауэра, есть проявленіе «воли» или «Ding an sich», того въчнаго и неизмъннаго начала, которое представляетъ изъ себя единую сущность міра объективирующуюся во множественности явленій, то, постольку, поскольку это начало проявляется въ человъкъ, онъ-въченъ, Таково, говорю, мнъніе Шопенгауэра, являющееся, повидимому, послъдовательнымъ логическимъ выводомъ изъ его общаго философскаго ученія, какъ въ той части, которая относится къ Ding an sich, такъ и въ той, которая относится къ индивидууму Первую часть мы оставимъ безъ разсмотрвнія: въ концвконцовъ, если Шопенгауэръ ошибался и Ding an sich — смертна, — горе небольшое, подобно тому, какъ и безсмертію ея нътъ причинъ радоваться Но воть индивидуумъ: у него отнимается право на безсмертіе и въ доказательство приводится соображеніе, на первый ваглядъ совершенно неопровержимое. Все, что имъетъ начало, имъетъ также и конецъ, говоритъ Шопенгауэръ. Индивидуумъ имъетъ начало (рожденіе), стало быть его ждетъ и конецъ (смерть). Самому Шопенгауэру и положеніе и выводъ казались до такой степени очевидными, что онъ ни на минуту

не допускалъ возможности ошибки. А межъ тъмъ на этотъ разъ мы имъемъ безпорный случай ошибочнаго заключенія изъ ошибочной предпосылки, 1160 во первыхъ: отчего все, что имъетъ начало, должно также имъть и конецъ? Эмпирическія наблю. денія наводять на такое предположеніе, - но развъ эмпирическихъ наблюденій достаточно, чтобъ создавать предпосылки? И развъ такъ добытыя предпосылки въ правћ мы примънять въ качествъ незыблемыхъ положеній для разръщенія важнъйшихъ философскихъ вопросовъ? А, затъмъ, допустимъ даже, что посылка правильна, все же выводъ, къ которому пришелъ Шопенгауэръ, сдъланъ невърно. Можетъ быть, дъйствительно, все, имъющее начало, имъетъ конецъ, можетъ быть индивидууму рано или поздно суждено погибнуть, но почему пріурочивать моменть уничтоженія души къ смерти тала? Можеть быть тало умретъ, а душа, которую впослъдстви ждетъ та же участь, хоть немного, не на въки въчные, какъ думаютъ крайніе оптимисты, да поживетъ еще, разыскавши себа болье или менье подходящую матеріальную эболочку гдф нибудь на дальней, можетъ еще чензвъстной намъ планеть. Какъ важно было был бъдному человъчеству хоть такую на этиму сокрытить! Темъ более, что едва ли мы визомъ вопарияка, чего желають люди, когда говорять о безсмертіи души.

Точно ли имъ непремънно нужно въчно жить или они удовольствовались бы еще одной, двумя жизнями. особенно если бы послъдующія жизни оказались бы не столь обидно незначительными, какъ наше земное существованіе, въ которомъ даже чинъ XIV класса составляетъ для многихъ недосягаемый идеалъ. Мнъ кажется, что далеко не всякій согласится жить въчно. А что, если исчерпаются всъ нозможности и начнутся безконечныя повторенія?..

Изъ сказаннаго, конечно, не слѣдуетъ, что мы имъемъ право разсчитывать на загробное существованіе: вопросъ попрежнему остается открытымъ и послѣ опроверженія Шопенгауэровскихъ доказательствъ. Но несомнѣнно слѣдуетъ, что самыя лучшія доказательства при ближайшемъ разсмотрѣніи часто оказываются никуда негодными. Quod demonstrandum erat — разумѣется, до тѣхъ поръ, пока не найдутся доказательства, которыя опровергнутъ мои опроверженія доказательствъ Шопенгауэра. Оговорку эту сдѣлалъ для того, чтобы лишить критиковъ удовольствія и возможности поиграть словами.

VI.

Лебединыя пъсни. Нельзя сомнъваться въ въ томъ, что, «Когда мы мертвые пробуждаемся» одна изъ наиболъе автобіографическихъ пьесъ Ибсена, Почти всъ его драмы носять замътные следы личныхъ переживаній - даже, более того, повидимому самое ценное въ нихъ, это возможность проследить исторію внутренней борьбы автора. Но, быть можетъ, особенное значеніе среди остальныхъ драмъ имветъ «Когда мы, мертвые, пробуждаемся» въ виду того, что вещь задумана и написана авторомъ въ глубокой старости. Для тъхъ, кому интересно подслушать и подсмотреть, о чемъ говорять и что делають на окраинахъ жизни, чрезвычайно цънна возможность общенія съ глубокими стариками, съ умирающими, вообще съ людьми, поставленными въ исключительныя условія, особенно въ техъ случанхъ, когда эти люди не боятся говорить правду и выработали себъ прошлымъ опытомъ искусство и смълость (нужно и то, и другое) глидъть примо въ глаза дъйствительности, Ибсенъ оказывается даже интереснье, чъмъ Толстой. И Толстому его дарованіе не измѣнило до сихъ поръ, но Толстой прежде всего моралистъ. Дли него сейчасъ, какъ и въ молодости, власть надъ людьми дороже всего и кажется обаятельнъе встхъ прочихъ благъ міра. Онъ все еще продолжаетъ приказывать, требовать и хочетъ, чтобъ ему во что бы то ни стало повиновались. Можно, и даже должно. пожалуй, съ вниманіемъ и уваженіемъ

относиться из этой особенности толстовской натуры. Въдь не одинъ Толстой, а многіе царственные отшельники мысли до конца своей жизни предъявляли из человъчеству безусловныя требованія подчиненія Сократь въ день смерти, за часъ передъ смертью училъ, что есть лишь одна истина и именно та, которую онъ открылъ. Платонъ, будучи глубокимъ старикомъ, вздилъ въ Сиракузы насаждать свою мудрость. Въроятно, такое упорство великихъ людей имъетъ свое объясненіе и свой глубокій смыслъ.

И Толстому, и Сократу и Платону, и еврейскимъ пророкамъ, которые въ этомъ отношеніи, какъ и во многихъ другихъ, были очень похожи на учителей мудрости, въроятно, нужно было всецьло сосредоточить свои силы на одной огромной внутренней задачь, условіемъ удачнаго выполненія которой является иллюзія, что весь міръ, вся вселенная дъйствуетъ заодно и въ униссонъ съ ними. Я уже указывалъ по поводу Толстого, что въ настонщее время онъ въ своемъ міропониманіи находится на границъ солипсизма. Толстой и весь міръ - равнозначущія понятія: безъ такого временнаго заблужденін всего его существа (не умственной, головной ошибки: голова знаетъ хорошо, что міръ-самъ по себь, Толстой-самъ по себь) ему пришлось бы отказаться отъ самаго важнаго своего дъла.

Это вродъ того, какъ всъ мы знаемъ послъ Коперника, что вемля движется вокругъ соднца, знаемъ, что каждая изъ звъздъ не чистый и нсный волотой кружокъ, а огромная глыба разнообразнаго состава, что голубого, твердаго купола нътъ надъ нами. Знаемъ-а тъмъ не менъе не можемъ и не хотимъ ослъпить себя, чтобъ не любоваться ложью оптическихъ иллюзій видимаго міра. Такъ называемая истина имъетъ для насъ только ограниченную цънность. Жертва Галилея отнюдь не опровергаетъ мои слова. E pur si muove, если онъ и произнесъ эту фразу, она могла вовсе и не относиться къ движенію земли, хотя говорилось о аемль. Галилей не хотълъ предавать дъла своей жизни. Кто намъ, однако, поручится, что на такое самопожертвованіе способенъ не только Галилей, но и ученикъ его, хотя бы самый преданный и смълый ученикъ, изъ устъ учителя, а не собственной борьбой, добывшій новую истину? Апостолъ Петръ за одну ночь трижды отказался отъ Христа. Теперь, въроятно, во всемъ міръ мы не нашли бы ни одного человъка, который бы согласился умереть въ доказательство и ради защиты иден Галилея. Повидимому, великіе люди очень мало склонны посвящать въ тайны своихъ великихъ дълъ постороннихъ лицъ. Повидимому, даже они сами не всегда умъютъ дать себь

ясный отчетъ въ характеръ и смыслъ поставляемыхъ ими себъ задачъ. Самъ Сократъ, такъ упорно искавшій всю жизнь свою ясности, выдумавийй для этой цели діалектику и введшій во всеобщее употребление опредъления, имъвшия своимъ назначеніемъ фиксировать текучую дъйствительность, Сократъ, передъ смертью тридцать дней подрядъ убъждавшій своихъ учениковъ въ томъ, что онъ умираетъ ради истины и справедливости, — самъ Сократъ, говорю я, можетъ быть, и даже въроятнъе всего такъ же . мало зналъ, зачъмъ онъ умираетъ, какъ знаютъ объ этомъ простые люди, умирающіе ственною смертью, или какъ знаютъ родившіеся на свътъ младенцы, кто и какой — враждебной либо благожелательной властью — вызвалъ ихъ отъ небытія къ бытію. Такова нацы жизнь: въ ней мудрецы и глупцы, старики и младенцы идутъ наугадъ къ цълямъ, которыя не обнаружены до сихъ поръ ни свътскими, ни духовными, ни обыкновенными, ни священными книгами. Всъ эти соображенія я напомнилъ отнюдь не затьмъ, чтобъ лишній разъ посрамить догматизмъ. Я всегда былъ убъжденъ и до сихъ поръ увъренъ, что догматики сраму не имутъ, и что ихъ никоимъ образомъ не выживешь со свъту. Въ послъднее же время, я, кромъ того, пришелъ къ заключенію, что догматики совер-

пиенно правы въ своемъ упорствъ. Въра, потребность въры сильна, какъ любовь, какъ смерть. По отношению къ каждому догматику я въ настоящее время считаю своей священной обязанностью впередъ идти на всъ уступки, вилоть до признанія мальйшихъ и незначительныйщихъ оттынковъ его убъжденій и вырованій. Единственное ограниченіе, очень незам'ятное, почти невидимое: его убъжденія не должны быть безусловно общеобязательными, т.-е для всъхъ, безъ исключенія людей. Большинство, огромное большинство-милліоны, даже милліарды людей я ему охотно уступаю, при предположеніи, что они сами того захотятъ, или что онъ окажется достаточно искуснымъ, чтобъ переманить ихъ на свою сторону (въдь насиліе въ дъль въры недопустимо?). Словомъ, я ему уступаю почти всъхъ людей, зато онъ долженъ согласиться, что для оставинихся единицъ или десятковъ его убъжденія внутренно не обязательны (на внъшнюю покорность и иду), Такъ что догматикъ, послъ такой побъды--мое признаніе въдь для него полная побъда-долженъ считать себя вполнъ удовлетвореннымъ.

Сократъ былъ правъ, Платонъ, Толстой, пророки – правы, есть только одна истина, одинъ Богъ, истина вправъ уничтожать ложь, свътъ тьму, Богъ, всезнающій, всеблагой и всемогущій,

какъ Александръ Македонскій, завоюетъ почти весь извъстный ему міръ и изъ своихъ владъній при торжественных и радостных кликах . милліардовъ върноподанныхъ изгонитъ дьявола и всахъ непокорныхъ божескому слову. Но отъ власти надъ душами своихъ немногочисленныхъ противниковъ, согласно условію, откажется и нъсколько отступниковъ, собравшись на отдаленномъ и невидимомъ для милліардовъ островъ, будутъ продолжать свою вольную, особенную жизнь. И вотъ-чтобы вернуться къ началусреди этой горсточки непокорныхъ окажется и Ибсенъ, какимъ онъ былъ въ последніе годы своей жизни, какимъ онъ рисуется въ последней драмъ. Въроятно, мы тамъ и нашего Гоголя встратимъ. Ибо въ «Когда мы, мертвые, пробуждаемся: Ибсенъ санкціонируетъ и прославляеть то, что пятьдесять леть тому назадъ сдълалъ Гоголь. Онъ отказывается отъ своего искусства, съ ненавистью и съ насмъшкой вспоминаетъ о томъ, что было когда то дъломъ его жизни. 15 апръля 1866 года Посенъ писалъ королю Карлу: «я не борюсь за беззаботное существованіе, я борюсь за свою жизненную задачу, въ которую непоколебимо върю и которую, я знаю, Богъ возложилъ на меня». Къ слову сказать, вы не назовете почти никого изъ великихъ дъятелей, который не повторялъ бы въ

той или иной формъ приведеннаго утвержденія Ибсена. Повидимому, безъ такого рода иллюзін, временной или постоянной, невозможна та напряженная борьба и ть жертвы, ціной которыхъ покупаются великія дела. Повидимому, даже и для успъха малыхъ дълъ необходимы разнаго рода иллюзіи. Въдь для того, чтобы маленькому человъку сдълать свое микроскопическое дъло, ему тоже часто приходится до крайности напрягать свои маленькія силенки. И кто знаетъ?не казалось ли Акакію Акакіевичу, что Богомъ на него возложена задача аккуратно переписывать канцелярскія бумаги и сіцить себъ новую шинель? Онъ, конечно, никогда бы этого не дерэнулъ, да и не умълъ бы сказать, прежде всего по своей робости, а затъмъ еще и потому. что не владълъ даромъ слова. Музы же бъднымъ и слабыми людямъ не несутъ своей дани: онъ воспъваютъ только Крезовъ и Кесарей. Но, несомнънно, что первые въ деревнъ считаютъ себя такь же отмъченными судьбой, какъ и первые въ Римъ. Цезарь чувствовалъ это, и въ немъ говорило не одно только честолюбіе, когда онъ произносилъ свою извъстную фразу. Люди не върять себъ и стремятся всегда занять такое положеніе, при которомъ у нихъ возникаетъ правильная или ложная увъренность, что они находятся на виду у Бога. Но съ годами всъ

иллюзін разсынваются, разсынвается и иллюзія о томъ, что Богъ набираетъ нъкоторыхъ людей для своихъ особыхъ цълей и возлагаетъ на нихъ особенныя порученія. Гоголь, долго такъ именно понимавшій свою писательскую задачу, передъ смертью сжигаеть свою лучшее произведеніе. Ибсенъ дълаетъ почти то же. Въ лицъ профессора Рубека онъ отрекается отъ своей литературной дъятельности и высмъиваетъ ее, хотя она принесла ему все, на что онъ могъ разсчитывать: славу, почеть, богатство... И изъ-за чего, подумайте только? Изъ-за того, что ему пришлось пожергвовать въ себъ мужчиной ради художника, покинуть Ирену, которую онъ любилъ, н жениться на женщинь, къ которой онъ былъ равнодушенъ. Или, подъ конецъ жизни. Ибсенъ ныясниль себь, что самь Богь возложиль на него задачу быть мужчиной? Но въдь мужчины всв. художники — единицы. Если бы это скавалъ не Ибсенъ, а простой смертный, мы назвали бы это величайшей пошлостью. Но въ устахъ Ибсена, семидесятилътняго старика, автора «Бранда», того «Бранда», изъ котораго европейскіе священники черпаютъ темы и матеріалъ для проповъдей, въ устахъ Ибсена, написавшаго «Кесарь и Галлилеянинъ», такое признаніе пріобрътаетъ неожиданный и загадочный смыслъ. Тутъ ужъ не отдълаешься качаньемъ головы, презрительной усмъщкой. Не кто нибудь-самъ Ибсенъ говоритъ. Первый человъкъ не въ деревнъ, не въ Римъ даже-первый во всемъ міръ. Говоритъ громко, увъренно, urbi et orbi. Вотъ ужъ подлинно человъческій законъ: отъ тюрьмы и отъ сумы не зарекайся. Можеть быть, туть умъстно будеть вспомнить о лебединыхъ пъсняхъ Тургенева. У Тургенева тоже были высокіе идеалы, которые, въроятно, ему казались полученными непосредственно отъ Бога. Фразу, которой заканчивается замычательная статья его «Гамлеть и Донъ-Кихотъ», можно смъло вложить въ уста самому Бранду. «Все проходитъ - добрыя дъла остаются» - въ этихъ словахъ весь Тургеневъ, лучше сказать-весь сознательный Тургеневъ того періода своей жизни, къ которому относится названная статья. Впрочемъ не только того-до последнихъ минутъ жизни сознательный Тургеневъ не отказался бы отъ этихъ словъ. Но въ «стихотвореніяхъ въ прозъ» звучить совстмъ иной мотивъ. Все, о чемъ онъ тамъ разсказываетъ, какъ и все, о чемъ разсказываеть Посенъ въ последней своей драме, пропитано одной безконечной, неутолимой тоской о безплодно растраченной жизни, --жизни, ушедшей на проповъдь «добра». И ни молодости, ни адоровья, ни прежнихъ силъ не жаль! Можетъ быть и смерть не страшна... Чего не можетъ

вытравить изъ себя старикъ Тургеневъ-это воспоминанія о «русской дівушкі». Онъ писаль и воспълъ ее; какъ никто другой до него въ русской литературъ не описывалъ, но она была для него только моделью, онъ не прикоснулся къ ней, какъ Рубекъ-Посенъ къ Пренъ, и ушель въ Віардо. ІІ это страшный гръхъ, ничъмъ не искупаемый, смертный гръхъ – тотъ, о которомъ говорится въ Библін. Все простится, все проходить, все забудется-эте преступленіе навъки остается. Таковъ смыслъ «Senilia» Тургенева, таковъ смыслъ «Senilia» Шбсена. Я нарочно назвалъ слово «Senilia», хотя могъ бы говорить о лебединыхъ пъсняхъ и хотя правильный было бы говорить о лебединыхъ пъсняхъ. «Лебеди, — разсказываетъ Платонъ, — когда чувствують приближение смерти, поють въ этотъ день лучше, чемъ когда бы то ни было, радуясь, что они найдутъ Бога, которому они служатъ», Ибсенъ и Тургеневъ служили тому же Богу, что и лебеди, по върованію грековъ, -- свътлому богу пъсенъ Аноллону. И ихъ послъднія пъсни, ихъ Senilia были лучше, чъмъ всъ прежиня. Въ нихъ бездонная, страшная для глаза, но какая дивная глубина! Все тамъ по иному, чъмъ здъсь у насъ на поверхности. Довъриться ли соблазну, идти ли на призывъ великихъ стариковъ, пли привязать себя къ мачть провъренныхъ обще-

человъческимъ опытомъ убъжденій и зажать уши, какъ сдълалъ когда-то хитроумный Одиссей, чтобъ спастись отъ сиренъ? Есть выходъ, есть слово, которымъ мож по разрушить очарованіе. Я назваль уже его: Senilia, Тургеневъ хотьлъ такъ озаглавить свои «стихотворенія въ прозъ». Проявленія бользни, немощности, старости. Это - страшно, отъ этого нужно бъжать! Шепенгауэръ, философъ-метафизикъ боялся въ старости передълывать свои юношескія произведенія. Ему казалось что онъ можетъ испортить ихъ однимъ своимъ прикосновеніемъ. И всъ не върятъ старости, всъ раздъляютъ опасенія Шопенгауэра. А что, если всв ошибаются? Что, если Senilia приближаютъ насъ къ истинъ? Можетъ быть, въщія птицы Аполлона тоскуютъ неземной тоской по иному бытію, можетъ, ихъ страхъ относится не къ смерти, а къ жизни, можетъ быть, и въ стихотвореніяхъ Тургенева, и въ послъдней драмъ Ибсена уже слышны если не послъднія, то, по крайней мъръ, предпослъднія человъческій слова.

## VII.

Что такое философія? Въ учебникахъ философіи на этотъ вопросъ вы найдете самые

разнообразные отваты. За два съ половиною тысячи дътъ своего существованія философія имъла возможность сділать огромное количество попытокъ опредълить сущность своей задачи. Но соглашеніе между признанными представителями любителей и любимцевъ мудрости до сихъ поръ еще не достигнуто. Вснкій судить по-своему, свое суждение считаетъ единственно истиннымъно o consensus sapientium адъсь даже и мечтать нельзя. Но, страннымъ образомъ, именно въ этомъ спорномъ пунктъ, гдъ такъ невозможно соглашение ученыхъ и мудрецовъ, вполнъ достигнуто consensus profanorum. Всъ тъ, кто никогда философіей не занимался, кто вообще никогда не читалъ ученыхъ книгъ, даже никакихъ книгъ, съ ръдкимъ единодущіемъ отвъчають на нашъ вопросъ. Правда, объ ихъ митияхъ нельзя, повидимому, прямо судить, потому что такого рода люди совстмъ не умъютъ говорить выработаннымъ наукой языкомъ, никогда въ такой формъ вопроса не стабитъ и еще менъе умъютъ отвъчать на него принятыми словами. Но у насъ есть одно важное косвенное указаніе, которое даетъ намъ право сдълать заключеніе. Несомнънно, что всь ть люди, которые шли къ философін за отвътами на мучившіе ихъ вопросы, уходили отъ нея разочарованными, если только у нихъ не оказывалось достаточно выдающагося

дарованія, для того, чтобы примкнуть къ цеху профессіональныхъ философовъ. Изъ этого безъ колебанія можно сдѣлать выводъ, пока, правда, отрицательный: философія занимается такимъ дѣломъ, которое можетъ быть интереснымъ и важнымъ только для нѣкоторыхъ, для многихъ же оно представляется скучнымъ и ненужнымъ.

Выгодъ въ высокой степени утвшительный какъ для профановъ, такъ и для мудрецовъ. Пбо каждый мудрецъ, даже самый прославленный, вмъстъ съ тъмъ и профанъ, т.-е., бросивъ академическое словоупотребленіе, просто-на-просто ' человъкъ. Съ нимъ тоже можетъ случиться, что и у него возникнутъ тъ мучительные вопросы, съ которыми являлись къ нему же обыкновенные люди, къ примъру сказать Толстовскій Иванъ Плычъ или Чехонскій профессоръ (изъ «Скучной исторіи»). 11 тогда, разумъется, онъ выпужденъ будетъ признаться, что въ техъ толстыхъ книгахъ, которыя онъ такъ хорошо изучилъ, нужныхъ отвътовъ нътъ. И радоваться этому. Поо, что можетъ быгь ужаснъе для человъка, чъмъ необходимость въ трудныя минуты жизии признать обязательность какого бы то ни было философскаго ученія? Напримъръ, думать вывств съ Платономъ, Спиновой или Шопенгауэромъ, что главная задача жизнинравственное совершенствованіе, иначе говоря,

самоотреченіе. Хорошо было Платону проповъдовать справедливость! Это ему нисколько не мъщало быть сыномъ своего времени, т.-е. въ допустимыхъ размърахъ нарушать заповъди, имъ же возвъщаемыя. Спиноза, по всъмъ видимостямъ, былъ гораздо выдержаннъе и послъдовательнъе Платона, онъ на самомъ дълъ держалъ страсти въ повиновеніи. Но это былъ его личный, индивидуальный вкусъ. Последовательность была не только свойствомъ его ума, но всей его натуры. Проявляя ее, онъ проявлялъ себи. Что до Шопенгауэра, то онъ, какъ извъстно, восхваляль добродьтели только въ своихъ книгахъ. Въ жизни же, какъ и всякій независимый и умный человъкъ, руководствовался самыми разнообразными соображеніями,

Но все это — учителя, люди, выдумывающіе системы и императивы. Ученикъ же, ишущій у философіи отвътовъ на свои вопросы, не можеть разръшать себъ никакихъ вольностей и отступленій отъ общихъ правилъ, ибо сущность и основная задача каждаго ученія сводится къ тому, чтобъ подчинить не только поведеніе людей, но и жизнь всей вселенной единому регулирующему принципу. Отдъльные философы такіе принципы находили, но окончательнаго соглашенія между философами до сихъ поръ еще нътъ, и это до нъкоторой степени облегчаетъ

положение тахъ несчастныхъ, которые, потерявъ надежду отыскать помощь и руководительство въ иныхъ мъстахъ, обратились къ философіи. Разъ туть нътъ общаго, всъми признаннаго, обязательнаго принципа, -- значить, что пока, по крайней мъръ, разръшается каждому думать, чувствовать и даже поступать по-своему. Можно послушаться Спинозы, можно и не послушаться. Можно преклониться предъ въчными идеями Платона, но можно отдать предпочтеніе всегда измънчивой, текучей дъйствительности. Наконецъ, можно принять пессимизмъ Шопенгауэра, но никто и ничто не въ силахъ навязать вамъ безбрачіе на основаніи того, что Шопенгауэръ удачно высмъивалъ любовь. И, чтобъ завоевать себъ такую свободу, вовсе нътъ нужды вооружаться легкой діалектикой древняго греческаго философа. тяжеловъсной логикой бъднаго голландскаго еврея или тонкимъ остроуміемъ глубокомысленнаго нъмца. Ихъ вовсе и оспаривать не нужно. Можно даже со всеми согласиться. Міровое пространство безконечно и не только вмъститъ въ себя всъхъ когда-либо жившихъ и имъющихъ народиться людей, но дастъ каждому изъ нихъ все, чего онъ пожелаетъ, Платону-міръ идей, Спиновъ-единую, въчную и неизмънную сущность, Шопенгауэру-буддійскую нирвану. Каждый изъ нихъ и всъ другіе, адъсь

не упомянутые философы, свътскіе и духовные, найдуть во вселенной то, что имъ нужно, вплоть до въры, даже убъжденія, что ихъ ученія суть единственно истинныя и всеобъемлющія ученія. Но, одновременно, и профаны отыщуть для себя подходящіе міры. Изъ того, что на земль людямъ тесно, изъ того, что здесь приходится неимовърными усиліями отвоевывать каждую пядь земли и даже наши призрачныя свободы, никакъ не следуетъ, что бедность, темнота, деспотизмъ должны считаться въчными, премірными началами, и что экономное единство есть последнее прибежнще для человека. Множественность міровъ, множественность людей и боговъ среди необъятныхъ пространствъ необъятной вселенной, - да въдь это (да простится мнъ слово) идеалъ! Правда, не идеалистически обоснованный. Зато, какой выводъ впереди! Философовъ спорящихъ и доказывающихъ мы оставимъ въ сторонъ, разъ дъло дошло до боговъ. По существующимъ върованіямъ и предположеніямъ и боги всегда ссорились межъ собой и боролись. Даже въ монотеистическихъ религіяхъ люди всегда принуждали своего Бога вступать въ борьбу и даже придумывали для него нарочнтаго соперника-дьявола. Люди никакъ не могутъ отделаться отъ мысли, что на небе все происходитъ совсъмъ какъ на землъ, и всъ свои,

какъ дурныя, такъ и хорошія качества приписывають также и небожителямъ. Межъ тъмъ какъ, въроятнъе всего, многаго изъ того, что, по нашимъ представленіямъ, совершенно неотдълимо отъ жизни, на небъ нътъ. Нътъ, между прочимъ, и борьбы. И это-хорошо. Ибо всякая борьба неизбъжно рано или поздно переходитъ въ драку. Когда исчерпывается запасъ логическихъ и этическихъ доводовъ, непримирившимся противникамъ остается одно, -- вступить въ руконашную, которая обыкновенно и ръшаетъ исходъ дъла. Оцънка логическихъ и этическихъ соображеній произвольна, матеріальная же сила измърнется пудо-футами, ее даже можно зарапве учесть Такъ что, стало быть, тамъ, гдъ, по общему предположению, не будеть пудофутовъ, исходъ борьбы очень часто будетъ оставаться нервшеннымъ. Когда Лермонтовскій демонъ направляется въ келью Тамары, его встръчаетъ на пути ангелъ. Демонъ говоритъ, что Тамара принадлежить ему, ангелъ требуеть ее себъ. Словами и доводами демона не переубъдишь: не на таковскаго напали. Объ ангелъ и говорить нечего: онъ въдь всегда считаетъ себя вдиойнъ правымъ. Какъ разръшить споръ? Въ концъ концовъ Лермонтовъ не умълъ или не смълъ придумать новый способъ разръщенія и допустиль выбинательство матеріальной силы:

Тамару у демона вырывають, совскиъ такъ, какъ на земль болье спльный хищникъ вырываеть добычу у болье слабаго. Повидимому, поэть допустиль такую развязку, чтобъ отдать дань традиціонному благочестію. По моему мивнію, рішеніе не только не благочестиво, нопрямо кощунственно. Въ немъ ясно еще видны не вытравленные следы варварства и идолопоклонства. Богу приписываются вкусы и аттри-• буты, о которыхъ мечтаютъ земные деспоты, Онъ непремънно долженъ, и будто бы хочетъ быть самымъ сильнымъ, самымъ первымъ и т. д. совствить какть Юлій Цезарь въ молодости, Онъ больше всего бонтся соперничества и никогда не прощаетъ своихъ несмирившихся враговъ. Повидимому, это грубое заблужденіе. Богу совстви не нужно быть самымъ сильнымъ, самымъ первымъ. Онъ, пожалуй, и это было бы понятно и согласно съ здравымъ смысломъ-не хотьль бы быть слабье другихъ, чтобъ не подвергнуться насилію, но нътъ никакого основанія приписывать ему честолюбіе или тщеславіе. II нътъ, значитъ, никакого основанія думать, что онъ не выноситъ равныхъ себъ, хочетъ быть превыше всъхъ и во что бы то ни стало уничтожить дьявола. Въроятнъе всего, что онъ живеть въ миръ и добромъ согласіи даже съ тьми, которые менье всего приспособляются къ

его вкусамъ и привычкамъ. Можетъ быть, даже радуется, что не всъ такіе, какъ онъ, и охотно дълитъ съ сатаной свои владънія. Тъмъ болье, что отъ такого дъленія никто ничего не про-игрываетъ, ибо безконечное (владънія Бога безконечны, я это признаю), раздъленное на два и даже на какое угодно большое конечное число, даетъ въ результатъ все-таки безконечность.

Теперь мы можемъ вернуться къ первоначальному вопросу и, кажется, даже дать на него отвътъ-два отвъта даже, одинъ отъ sapientium, другой отъ имени profanorum. Для первыхъ философія есть искусство ради искусства. Каждый философъ старается создать стройную, разнообразную, интересно и красиво построенную систему, пользуясь, какъ матеріаломъ для постройки, собственнымъ внутреннимъ опытомъ, а также личными и чужими наблюденіями надъ внъшней жизнью. Философъ тоже въ своемъ родъ художникъ, для кстораго его произведеніе дороже всего на свъть, иногда дороже жизни, Сплошь и рядомъ видимъ мы, что философы безъ колебанія ради своего дела жертвуютъ чемъ угодно, даже истиной. Иное дело профаны. Для нихъ философія-точнъе то, что они назвали бы философіей, если бы владъли научной терминологіей, есть последнее прибежище. Когда матеріальныя силы расточены,

когда нечьмъ больше бороться за отнятыя права, — они бъгутъ за помощью и поддержкой въ то именно мъсто, котораго они больше всего чурались прежде. Напримъръ, Наполеонъ на островъ Елены. Онъ, всю жизнь свою собиравшій солдатъ и пушки, когда его связали по рукамъ и по ногамъ, сталъ философствовать. Конечно, онъ дъйствовалъ въ этой области какъ начинающій, очень неопытный и даже, смѣшно сказать, какъ трусливый новичокъ.

Онъ, не боявшійся ни чумныхъ больныхъ, ни вражескихъ пуль, боялся, какъ извъстно, темной комнаты. Привычные къ философіи люди, Шоленгауэръ хотя бы, ть ходять по темнымъ комнатамъ смъло и увъренно, хотя отъ выстръловъ и даже менъе опасныхъ вещей сторонятся, Такъ вотъ, говорю, великій полководецъ, чуть ли не всеевропейскій императоръ Наполеонъ философствовалъ на островъ св. Елены и даже дошелъ до того, что сталъ заискивать у нравственности, полагая, очевидно, что отъ нея зависить его дальнъйшая судьба. Онъ увърялъ ее, что ради нея и только ради нен онъ затьвалъ всъ свои элодъйскія дела-онъ, который до техъ поръ, пока на голове его была корона, и въ рукахъ побъдоносная армія, едва ли даже зналъ о существованіи нравственности. Но это такъ понятно! Въ 45 лътъ попасть въ совер-

шенно новую и незнакомую область, конечно все будетъ казаться страшнымъ и даже безплотную нравственность примещь за властительницу судебъ. И будешь думать, что ее можно обольстить сладкими рачами и ложными объщаніями, какъ свътскую даму. Но это были первые шаги непривычнаго человъка. Наполеону такъ же было трудно овладъть философіей, какъ Карлу Великому на склонъ лътъ научиться писать. Но онъ зналъ, зачъмъ пришелъ въ новое мъсто, и ни Платонъ, ни Спиноза, ни Кантъ не переубъдили бы его. Можетъ, сначала, пока еще не привыкъ къ темнотъ, онъ бы для виду согласился съ признанными авторитетами, думая, что и адфеь, какъ тамъ, гдф онъ жилъ прежде, высокопоставленныя особы не терпятъ возраженій, можеть быть, онъ бы лгалъ передъ ними, какъ лгалъ передъ нравственностью-но дъла своего онъ бы не забылъ. Онъ пришелъ къ философіи съ требованіями и не успокоился бы до тъхъ поръ, пока не получилъ бы своего. Онъ уже видълъ однажды, какъ корсиканскій поручикъ сталъ французскимъ императоромъ. Почему же сраженному императору не вступить въ послъднюю борьбу?.. И примириться на самоотреченія? Философія уступить, нужно только не сдаваться внутренно: такъ приходятъ къ философін Наполеоны и такъ они ее понимаютъ. И

впредь до доказательства противнаго ничего не можетъ помъшать намъ думать, что Наполеоны правы и что, стало быть, академическая философія не есть послъднее, не есть даже предпослъднее слово. Ибо, можетъ быть, послъднее слово таятъ про себя неумъющіе говорить, но смълые, настойчивые, непримиримые люди.

## VIII.

Генрихъ Гейне. Больше ста лътъ прошло съ рожденія и пятьдесять льть посль смерти этого замъчательнаго человъка, а исторія литературы до сихъ поръ не свела съ нимъ окончательныхъ счетовъ. Даже нъмцы-его соотечественники (пожалуй, нъмцы въ особенности), никакъ не могутъ сговориться въ оцънкъ его дарованія. Одни его считають геніемь, другіе бездарностью и пошлякомъ. Притомъ враги его до сихъ поръ, какъ и когда-то, вносятъ въ свои нападки столько страсти, какъ если бы они воевали не съ мертвымъ, а съ живымъ противникомъ. И ненавидятъ его за то, за что его ненавидъли его современники. Какъ извъстно, главнымъ образомъ Гейне не прощали неискренности. Никто не зналъ, когда онъ говоритъ серьезно, когда шутитъ, что любитъ, что ненавидитъ и,

наконецъ, не было никакой возможности выяснить, въритъ ли онъ въ Бога или не въритъ, Нужно признаться, что въ значительной части своихъ обвиненій нъмцы были правы. Я очень цъню Гейне, по моему мнънію, онъ одинъ изъ величайшихъ нъмецкихъ поэтовъ, но, тъмъ не менъе, я не берусь съ увъренностью сказать, что онъ любилъ, во что върилъ и часто не могу рышить, насколько серьезно высказываеть онъ то или иное сужденіе. Тъмъ не менъе, я никоимъ образомъ не могу усмотръть въ его сочиненіяхъ неискренности. Наоборотъ, тв особенности его, которыя такъ раздражали нъмцевъ, и въ которыхъ они видятъ несомнънные признаки неискренности, въ моихъ глазахъ являются доказательствами его удивительной, единственной въ своемъ родъ правдивости. По моему мнънію, если нъмцы впали въ ошибку и ложно поняли Гейне, то причина этому гипертрофія самолюбія и власть предразсудковъ. Обычная манера Гейне—начать ръчь совершенно серьезно и закончить такой насмъшкой, сарказмомъ. Критики и читатели, обыкновенно по началу не догадывающіеся, что ихъ ждетъ въ концъ, принималк неожиданный смъхъ на свой счетъ и это страшно оскорбляло ихъ. Уязвленное самолюбіе никогда не прощаетъ, не могли и нъмцы простить Гейне его насмъщекъ. А между тъмъ Гейне

ръдко оскорблялъ другихъ, большинство его насмъщекъ, главнымъ образомъ, относятся къ нему самому, въ особенности въ произведеніяхъ последняго періода его творчества, той эпохи, когда онъ жилъ въ «Matrazengruft». У насъ въль тоже многіе обижались на Гоголя, полагая, что онъ ихъ высмъиваетъ. Потомъ онъ признался, что описывалъ самого себя. И непостоянство сужденій Гейне вовсе не доказываеть его неискренности. Онъ далеко не всегда имълъ намъреніе дразнить филистеровъ. Онъ въ самомъ дълъ не зналъ, во что ему върить, онъ въ самомъ дълъ мънялъ свои вкусы и привязанности и даже не всегда навърное зналъ, чему онъ въ настоящій моментъ отдаетъ предпочтеніе. Разумъется, еслибъ онъ захотелъ, онъ могъ бы притвориться последовательнымъ и постояннымъ. Или, если бы онъ былъ менве зоркимъ, онъ могъ бы, какъ это случается съ огромнымъ множествомъ людей, усвоить себъ разъ навсегда парадныя, показныя мысли, и неизмѣнно ихъ проповѣдывать, нисколько не сличая ихъ со своими дъйствительными переживаніями и настроеніями. Очень многіе люди считаютъ, что такъ именно и должно поступать, что нужно высказывать (особенно въ литературъ) только парадныя, казовыя, возвышенныя, еще съ незапамятныхъ временъ возвъщенныя мудрецами мысли, нисколько не справляясь о томъ, соотвътствуютъ ли онъ ихъ собственной природъ или не соотвътствуютъ. Часто жестокіе, мстительные, злопамятные, себялюбивые, мелочные люди bona fide восхваляють въ своихъ сочиненіяхъ доброту, всепрощеніе, любовь къ врагамъ, щедрость, великодущіе, а о своихъ вкусахъ и страстяхъ-ни слова. Они увърены, что страсти существуютъ лишь затьмъ, чтобы ихъ подавлять, скрывать, проявлять же и выставлять напоказъ нужно только убъжденія, Подавить страсти редко удастся, скрыть же, въ особенности въ книгахъ, очень легко. И такого рода скрытность не только не преследуется, но, какъ извъстно, поощряется. Получается столь обычная и знакомая картина: въ жизни страсти судятъ «убъжденія», въ книгахъ «убъжденія» или, какъ говорятъ, идеалы судятъ и осуждаютъ страсти. Подчеркиваю, что болышинство писателей убъждены, что ихъ задача-не разскавывать о себь, а воспъвать идеалы, Искренность Гейне была, дъйствительно, иной. Онъ разсказывалъ о себъ все или почти все. И это считалось до такой степени возмутительнымъ, что присяжные охранители обычаевъ и добрыхъ нравовъ считали себя оскорбленными въ своихъ лучшихъ возвышениъйшихъ чувствахъ. Имъ казалось, что если бы Гейне удалось пріобрасть большое вліяніе въ литературъ и овладъть умами современ-

никовъ, то это было бы величайшимъ несчастіемъ. Рушились бы устои, съ такимъ трудомъ въ теченіе стольтій созданные совокупными усиліями лучшихъ представителей націи. Это, пожалуй, правильно: возвышенное благольпіе жизни сохраняется лишь при непремѣнномъ условіи лицемърія. Чтобъ было красиво, нужно многое скрывать, припрятывать какъ можно дальше и глубже. Больныхъ и сумасшедшихъ нужно загонять въ больницы, нищету-въ подвалы, непокорныя страсти-въ глубину души. Правдъ и свободъ разръщается лишь постольку заявлять о себъ, посколько это совмъстимо съ интересами благоустроенной, внъшне и внутренно, жизни. Протестантство это понимало не хуже, а то и лучше, чъмъ католичество. Строгій пуританизмъ возвелъ душевную дисциплину въ высшій правственный законъ, который съ неумолимымъ, безпощаднымъ деспотизмомъ правилъ Бракъ, семья, а не любовь должна быть целью человъка, а бъдная Гретхенъ, отдавшаяся Фаусту безъ соблюденія установленныхъ обрядовъ, принуждена была сама считать себя навъки осужденной. Внутренняя дисциплина, еще болье, чьмъ внъшняя, представляемая тюремщиками и палачами, оберегала устои и давала крыпость и силы какъ государству, такъ и народу. Людей не щадили, съ ними и не считались. Сотни, тысячи

Гретхенъ обоихъ половъ отдавались и понынъ безъ сожальнія отдаются въ жертву «высшихъ духовныхъ интересовъ. Признаніе, уваженіе къ описанному порядку вещей до такой степени вкоренилось въ души нъмцевъ (я говорю нъмцевъ, потому что едва ли есть на землъ еще одинъ столь дисциплинированный народъ), что ему покорялись даже наиболье независимые характеры. Самымъ страшнымъ гръхомъ считается не нарушеніе закона (всякое нарушеніе, объясняемое, какъ у Гретхенъ, слабостью и только слабостью, хоти и не прощалось, но менъе строго осуждалось), а бунтъ противъ закона, открытое и дерзповенное нежеланіе повиноваться, хотя бы выразившееся въ незначительномъ поступкъ, И потому всякій обыкновенно стремится прежде всего доказать свою лойяльность съ этой именно стороны. Въ большей или меньшей степени всъ отступали отъ закона, по чъмъ больше приходилось нарушать законъ въ поступкахъ, тъмъ обязательный считалось восхваление его на словахъ. II такой порядокъ вещей ни въ комъ не возбуждалъ ни подозрвнія, ни неудовольствія. Онъ казался естественнымъ и высоко нравственнымъ. Въ немъ видъли признаніе первенства духа передъ теломъ, разума передъ страстими. А такого вопроса: да точно ли духъ долженъ побъждать тъло и разумъ страсти? никто никогда и

не задавалъ. И когда Гейне позволилъ себъ такой вопросъ поставить и по-своему разрышить. на него обрушилась вся сила негодованія нъмцевъ. И прежде всего заподозръли его искренность и правдивость. «Не можетъ быть, - говорили благочестивые люди, - чтобъ онъ въ самомъ дълъ не признавалъ закона. Онъ только притворяется». Такое предположеніе было тімъ болъе естественно, что тонъ Гейне далеко не всегда звучалъ . рдымъ убъжденіемъ; у него, напримъръ, есть стихотвореніе, заканчивающееся следующими словами: «тела, тела ищу я, молодого и нъжнаго тъла. Душу можете хоть совсъмъ въ землю зарыть, -- души у меня самого достаточно». Стихотвореніе до послѣдней степени дерзкое и вызывающее, но въ немъ, какъ и во всъхъ дерзкихъ и вызывающихъ стихотвореніяхъ Гейне, слышенъ ръзкій смъхъ, хохотъ, который нужно понимать, какъ выражение раздвоенности, какъ насмъшку надъ собой. Онъ же разсказываетъ о своей встръчъ съ двуми женщинами: матерью и дочерью. Объ хороши: мать тымъ, что уже многое знаетъ, дочь-невинностью. И вотъ поэтъ стоитъ межъ ними, по его собственному выраженію, какъ буридановъ оселъ межъ двумя вязанками съна. Опять дерзость, опять хохотъ-и уравновъщенный нъмецъ снова раздражается. Онъ предпочелъ бы, чтобъ о та-

кихъ настроеніяхъ никто никогдя не разсказывалъ. Но если уже разсказывать, то, по крайней мъръ, въ покаянномъ тонъ, съ самобичева. ніемъ. Неумъстный же смъхъ Гейне неприличенъ и лишь безъ нужды разстраиваетъ. Повторяю. самъ Гейне далеко не всегда былъ увъренъ, что его «искренность» законна. Еще въ молодости онъ разсказывалъ, что вдоль души его, какъ вдоль всего міра прошла трещина, расколовшая на-двое единство прежнихъ настроеній. Царь Давидъ, когда славилъ Господа и добро, не вспоминалъ о своихъ темныхъ делахъ (ихъ ведь у него было не мало) и, если вспоминалъ, то лишь за тъмъ, чтобъ канться. И онъ былъ двойственъ, но умълъ наблюдать последовательность. Когда. онъ плакалъ, онъ не могъ и не хотълъ радоваться, когда каялся, онъ уже былъ далекъ отъ гръха, когда молился - онъ не кощунствовалъ, когда върилъ-не сомнъвалси. Нъмцы, воспитанные на псалмахъ великаго царя, привыкли думать, что иначе не можетъ и не должно быть. Они допускали еще слъдование различныхъ, даже противоположныхъ душевныхъ состояній, но одновременное ихъ существованіе казалось имъ немыслимымъ и отвратительнымъ, противоръчащимъ божескимъ заповъдямъ и законамъ логики. Казалось, что все, что прежде существовало раздъльно, смъшалось, что мъсто строгой

гармонім занялъ нельпый хаосъ. И что такое положение вещей грозитъ неисчислимыми бъдствіями. Они не допускали мысли, что самъ Гейне могъ не понимать этого, въ его творчествъ видъли проявленіе лживой и злой поли и взывали къ человъческому и божескому суду. Обывательское раздраженіе дошло до крайней степени, когда выяснилось, что Гейне не смирился даже передъ лицомъ смерти. Разбитый параличемъ. лежалъ онъ въ своей «матрацной могиль», не въ силахъ пошевелить ни однимъ членомъ, испытывалъ величайшія физическія муки, не имъя надежды не только на исцъленіе, но даже на облегченіе, и все попрежнему продолжалъ кощунствовать. Хуже того, съ каждымъ днемъ его сарказмы становились все безпощаднье, ядовитье, утонченнъе. Казалось бы, уничтоженному и раздавленному человъку оставалось только признать себя побъжденнымъ и всецъло предать себя великодушію побъдителя. Но въ немощной плоти жилъ сильный духъ. Всв помыслы его были устремлены къ Богу, тяжелую десницу и власть котораго онъ, какъ и всякій умирающій человъкъ, не могъ не ощущать на себъ. Но его мысли о Богъ, его отношение къ Богу были до такой степени своеобразны, что посторонніе серьезные люди только пожимали плечами. Такъ съ Богомъ никто не разговаривалъ ни вслухъ, ни

про себя. Обыкновенно мысль о Богь внушаетъ смертнымъ либо трепетъ, либо умиленіе, и потому они либо падають ницъ передъ Нимъ и умоляютъ о прощеніи, либо славословятъ. У Гейне нътъ ни молитвъ, ни славословія. Его стихотворенія проникнуты особымъ, одному ему свойственнымъ очаровательнымъ и граціознымъ цинизмомъ. Онъ не хочетъ признать гръхи свои, даже теперь, на порогъ въ иную жизнь, онъ остается тъмъ же, чъмъ былъ въ молодости. Онъ не хочетъ ни рая, ни блаженства на небесахъ-онъ просить Бога вернуть ему здоровье и поправить его денежныя дела. «Я знаю, что на земль много зла и пороковъ. Но я уже привыкъ ко всему этому, да къ тому же ръдко покидаю свою комнату, Оставь меня, Господи, здісь, но налічи только отъ болізней и набавь отъ нужды», пишетъ онъ въ одномъ изъ своихъ последнихъ стихотвореній. Онъ высменваетъ легенды о блаженной жизни въ раю безгръшныхъ душъ. «Сидъть на облакахъ и распъвать псалмы, - объясняетъ онъ, - для меня совсъмъ неподходящее времяпрепровожденіе». Онъ вспоминаетъ прекрасную богиню изъ Лувра (Венеру Милосскую) и славословить ее, какъ въ дни юности. Его стихотвореніе «Das Hohelied» (Пѣсня пъсней), смъсь величайшаго цинизма, возвышенности, отчания и неслыханнаго сарказма. Не

SHAIO, IIDUXOAMAN AN B'S FOAGBY YMRDAIOMINES AIGдямъ мысли, подобныя тьмъ, которыя высказаны въ этомъ стихотворенія, но съ увъренностью заявляю, что никто въ литературћ не высказывалъ инчего полобнаго. Въ стихотворенін Гете «Прометей» далеко нать той вызывающей, непоколебимой, спокойной гордости и сознанія своихъ правъ, которыя вдохновляли автора «Das Hohelied». Богъ, сотворившій небо, землю и человъка на землъ, Богъ воленъ сколько угодно терзать мое тьло и мою душу, но и самъзнаю, чего миъ нужно, чего я хочу, я самъ ръшаю, что хорошо, что дурно. Таковъ смыслъ этого стихотворенія, таковъ смыслъ всего, что писалъ Гейне въ послъдніе годы своей жизни. Онъ - зналъ, какъ знаютъ всв, что по философскимъ, этическимъ и религіознымъ ученіямъ условіемъ спасенія души считается раскаяніе и смиреніе, - готовность хотя бы въ последнюю минуту жизни отречьси отъ «гръховныхъ желаній». ІІ тъмъ не менье, въ послъднюю минуту онъ не хочетъ признать надъ собой власть тысячельтнихъ міровыхъ авторитетовъ. Онъ смъется и надъ моралью, и надъ философіей, и надъ существующими религіями. Мудрецы такъ думаютъ, мудрецы хотятъ жить по-своему-пусть думаютъ, пусть живутъ. Но кто далъ имъ право требовать покорности отъ меня? II можетъ ли быть у нихъ

сила, нужная, чтобъ привести меня къ покорности? Прислушиваясь къ словамъ умирающаго. не повторимъ ли мы за нимъ его вопросъ? И не сдълаемъ ли мы еще шагъ впередъ? Гейне раздавленъ и, если върить (есть всъ основанія върить) тому, что онъ разсказываетъ въ своей «Пъснъ пъсней», его мучительная и тяжелая болъзнь была непосредственнымъ слъдствіемъ и результатомъ его образа жизни. Значитъ ли это, что и дальше (если будетъ какое-нибудь «дальше») его ждутъ новыя преслъдованія вплоть до тьхъ поръ, пока онъ добровольно не приспособится къ возвъщенной или завъщанной морали? Вообще, въ правъ ли мы предполагать, что гдънибудь во вселенной озабочены мыслью о томъ, чтобы перекроить встхъ до последняго людей на одинъ манеръ? Можетъ быть, упорство Гейне указываетъ на совсъмъ иныя намъренія властителей судебъ. Можетъ, болъзни и мученія, уготованныя здѣсь для тьхъ, которые противится хомутамъ и шаблонамъ (эмпирическія наблюденія съ достаточной несомивиностью устанавливають тоть фактъ, что всякія отклоненія отъ нормы и большой дороги съ неизбъжностью влекуть за собой страданіе и гибель), есть только. испытаніе человъческаго духа. Кто выдержитъ ихъ, кто отстоитъ себя, не испугавшись ни Бога, ии дьявола съ его прислужниками-тотъ вой-

детъ побъдителемъ въ иной міръ. Мнъ даже порой кажется, что «тамъ», въ противоположность существующему мнанію, особенно любять и цанятъ упорныхъ и непреклонныхъ-отъ смертныхъ же эта тайна скрыта для того, чтобы слабые и уступчивые не вздумали представляться упорными, чтобъ заслужить расположение боговъ. Тотъ же, кто не выдержитъ, отречется отъ себя, того ждетъ судьба, о которой обыкновенно мечтаютъ философы-метафизики: онъ сольется съ первоединымъ, растворится въ сущности бытія вмъстъ съ массой себъ подобныхъ индивидуумовъ. Я склоненъ думать, что метафизическія теоріи, пропов'я самоотреченіе во имя любви и любовь во имя самоотреченія, отнюдь не простое пустословіе, какъ утверждаютъ позитивисты. Въ нихъ есть глубокій и таинственный, мистическій смыслъ, въ нихъ скрыта великая истина. Ихъ ошибка лишь въ томъ, что онъ претендуютъ на безусловность. Люди почему-то ръшили, что эмпирическихъ истинъ много, а метафизическая только одна. Метафизическихъ истинъ тоже много. Онъ очень непохожи другъ на дружку, но это нисколько не мъшаетъ имъ отлично уживаться межъ собой. Эмпирическія истины, какъ и всъ земныя существа, въчно ссорятся и безъ высшаго начальства не могутъ обойтись. Но метафизическія истины устроены

иначе и совствить не знаютъ нашего соревнованія. Несомнънно, что люди, тяготящіеся своей ипдивидуальностью и жаждущіе самоотреченія. безусловно правы Зсв въроятности за то, что въ концъ концовъ они своей цъли добыотся и сольются съ чемъ имъ слиться полагается, со своими ближними или съ дальними, или, можетъ быть, какъ хотятъ пантеисты, даже съ неодупіевленной природой. Но въ такой же мъръ въролтно, что тъ люди, которые своей индивидуальностью дорожатъ и не соглашаются отъ нея отказаться ни ради своихъ ближнихъ, ни ради возвышенной идеи, сохранять себя и останутся собой, если не навъки въчные, то на болъе или менье продолжительный срокъ, пока имъ не надотстъ. Такъ что нъмцамъ, по крайней мъръ, тъмъ нъмцамъ, которые оцънивали Гейне не съ утилитариой точки зрвнія (съ этой точки зрвнія даже и и всецъло осуждаю его и не пахожу для него никакихъ оправданій), а съ возвышенной, религіозной или метафизической, какъ принято въ наше время, сердиться на него не приходится. Онъ имъ помъщать никакъ не можетъ. Они сольются, всв до последняго, наверное, сольются нъ идею, Ding an sich, субстанцію или иное заманчивое единство, и не Гейне съ его сарказмами помъщать ихъ возвышеннымъ стремленіямъ. А если онъ самъ и ему подобные упорствующіе

25

гдъ-нибудь въ сторонъ будутъ продолжать жить по-своему и даже высмъивать идеи — неужели это можетъ служить предметомъ серьезнаго огорченія?

## IX.

Что есть истина? Скептики утверждаютъ, что нътъ и не можетъ быть истины, и это утвержденіе до того въвлось въ современные умы, что единственной распространенной философіей въ наше время является философія Канта, взявшая своимъ исходнымъ пунктомъ скептициамъ. Но прочтите внимательно предисловіе къ первому изданію «Критики чистаго разума», и вы убъдитесь, что вопросъ о томъ, что есть истина вовсе и не занималъ его. Ему нужно было только разръшить вопросъ, какъ быть человъку, который убъдился въ невозможности отыскать объективную истину. Старая метафизика съ ея произвольными, бездоказательными утвержденіями, въ самомъ дълъ не выдерживавшими никакой критики, раздражала Канта, и онъ ръшилъ хотя бы признаніемъ относительной правоты скептицизма отдълаться отъ ненаучной дисциплины, которую ему, по положенію преподавателя философіи, приходилось представлять. Но увъренность скептиковъ и уступчивость Канта насъ ровно ни къ

чему не обязываетъ. Да и самъ Кантъ въ концъ концовъ не выполнилъ принятыхъ обязательствъ, Ибо, разъ неизвъстно, что такое истина, какой смыслъ имъютъ постулаты Бога, безсмертія души? Какъ можно оправдывать, объяснять какую бы то ни было изъ существующихъ религій, даже христіанство? Хотя Евангеліе совершенно не мирится съ нашими научными представленіями о законахъ природы, но оно не заключаетъ въ себъ ничего противнаго разуму. Чудесамъ не върятъ не потому, чтобъ они были немыслимы. Наоборотъ, даже самому простому здравому смыслу совершенно ясно, что основа міра, жизнь-есть чудо изъ чудесъ. И если бы задача философіи сводилась лишь къ тому, чтобъ доказать возможность чуда, то дело ен давно и блестяще было бы сдълано. Все горе въ томъ, что людямъ видимыхъ чудесъ мало, а изъ того, что многія чудеса уже были, никакъ нельзя заключить, что и другія, безъ которыхъ прямо невозможно бываеть иной разъ жить, тоже въ свое времи наступитъ. Люди рождаются-несомнѣнно великое чудо, существуетъ прекрасный міръ-тоже чудо изъ чудесъ. Но развъ отсюда слъдуетъ, что люди воскреснутъ послъ смерти и что для нихъ уготовленъ рай? Въ воскрешеніе Лазари въ наше времи не очень върятъ даже ть, кто благоговьеть передъ Евангеліемъ, по-

вторию, не потому, что не допускають вообще возможности чуда, а потому, что никакъ не могуть рышить а ргіогі, какія чудеса возможны, какія невозможны и, следовательно, принуждены судить a posteriori: какое чудо было, то охотно признають, а какого не было-въ томъ сомивваются и тамъ болье сомнаваются, чамъ глубже и страстиве желають его. Ничего не стоитъ увъровать въ окончательное торжество добра на землъ (хотя это было бы несомнъннымъ чудомъ), въ прогресъ, въ непогрешимость папы (тоже въдь чудеса и не малыя!), ибо аргез tout, люди довольно-таки равнодушны и къ добру. и къ прогрессу, и къ папскимъ добродътелямъ. Гораадо трудиве, прямо невозможно повърить передъ трупомъ близкаго и дорогого человъка, что слетить съ неба ангелъ и воскресить покойника, хотя міръ полонъ явленій не менъе чудесныхъ, чъмъ воскрешеніе умершаго. Стало быть, скептики не правы, когда утверждають, что нътъ истины. Истина-то есть, только мы не знаемъ ея во всемъ объемъ, а что знаемъ, того никакъ обосновать не можемъ, т.-е. не можемъ себъ представить, почему произошло такъ именно, а не мначе, и въ самомъ ли дълъ то, что произошло, должно было именно такъ произойти. какъ произошло, или могло произойти что-либо совствить иное. Когда-то думали, что дъйствитель-

ность подчиняется ваконамъ необходимости, но Юмъ объяснилъ, что понятіе необходимости субъективно и поэтому, какъ обманчивое, подлежитъ устраненію. Его мысль подхватилъ (безъ вывода только) и обобщилъ Кантъ. Всъ тъ наши сужденія, которыя имъютъ характеръ всеобщности и необходимости, пріобратають таковой только въ силу нашей душевной организаціи. То-есть именно въ тахъ случаяхъ, когда мы особенно убъждены въ объективномъ значении сужденія, -- мы какъ разъ имъемъ дъло съ чисто субъективной, хотя неизмънной и прочной для видимаго міра увъренностью. Вывода Юма Кантъ, какъ извъстно, не принялъ, т.-е. онъ не только не сдълалъ попытки выкорчевать изъ нашего умственнаго обихода ложныя предпосылки (какъ сдълалъ Юмъ съ понятіемъ необходимости), но, наоборотъ, объявилъ, что такое предпріятіе совершенно неосуществимо. Практическій разумъ подсказалъ Канту, что хоти по своему источнику основы нане- на сужденій неизмънно ложны, но ихъ неизманность можетъ сослужить огромную службу въ міръ явленій, т.-е. на пространствъ между рожденіемъ и смертью человъка. Если человъкъ жилъ до рожденія (какъ думалъ Платонъ) и будетъ существовать послъ смерти, то его «истины». ему тамъ, въ иномъ міръ не были и не будутъ нужны, но здъсь онъ пригодятся. А какія тамъ-

есть истины, и есть ли тамъ истины, Кангъ объ этомъ только дълаетъ догадки, которыя ему удаются единственно благодаря его готовности отказаться отъ последовательности въ заключеніяхъ. Онъ вдругъ даеть въръ такія огромныя права для сужденія объ умопостигаемомъ мірь, о которыхъ она никогда и мечтать не могла бы. если бы не была принята подъ особое покровительство самимъ философомъ. Отчего въра можетъ то, чего не можетъ разумъ? И еще болъе коварный вопросъ: не изобрътаетъ ли всъ постулаты тотъ же разумъ, лишенный правъ въ первой «критикъ» и получившій впослъдствіи геstitutio in integrum подъ условіемъ перемѣны фирмы? Послъднее предположение наиболъе въроятно. А разъ такъ, то, стало быть, въ умопостигаемомъ міръ, столь тщательно отдъленномъ Кантомъ отъ міра явленій, мы найдемъ не только много новаго, но и не мало и стараго.

Вообще, повидимому, предположеніе, что нашъ міръ есть только міръ на мгновеніе, краткое сновидъніе, совсъмъ не похожее на дъйствительную жизнь, — ошибочно. Это предположеніе, впервые высказанное Платономъ, потомъ развитое и поддержанное многочисленными представителями философской и религіозной мысли, не имъетъ за собой никакихъ ръшительно данныхъ. Платономъ руководило желаніе освободить жизнь отъ

нъкоторыхъ явно раздражающихъ несовершенствъ. Дъло хорошее, что и говорить. Но, какъ это часто бываетъ, какъ только желаніе облеклось въ слова, оно тъмъ самымъ приняло слишкомъ ръзкое и прямолинейное выраженіе, такъ что перестало быть похожимъ на себя. Сущность истинной, изначальной и загробной жизни представляется Платону какъ абсолютное, отдъленное отъ всякихъ примъсей добро, какъ эссенція добродітели. И відь, въ конці концовъ, самъ Платонъ не въ силахъ вынести чистую пустоту идейнаго существованія и постоянно приправляетъ ее элементами, отнюдь не идеальными, что и придаетъ интересъ и напряжение его діалогамъ. Если вы, никогда не имъвъ случая читать самого Платона, ознакомитесь съ его философіей по ученію кого-либо изъ его поклонниковъ и цѣнителей, вы будете поражены его безсодержательностью. Прочтите прославленную толстую книгу Наторпа и вы убъдитесь, стоитъ «очищенное» ученіе Платона! И вообще, къ слову сказать, я рекомендую методъ провърки идей знаменитыхъ философовъ: знакомиться съ ними не только по подлиннымъ сочиненіямъ, но и въ изложеніи учениковъ, особенно върующихъ и добросовъстныхъ учениковъ. Когда очарованіе личности и таланта исчезаетъ, и остается голая, неприкрытая «истиня»

всегда върятъ, что учитель зналъ «истину», и показывають ее безъ всякихъ прикрасъ, даже безъ фиговаго листа), тогда только становится ясно, какъ мало имъютъ значенія основныя «мысли» даже самыхъ прославленныхъ философовъ! Еще очевиднъй это становится, когда върующій ученикъ начинаетъ дълать выводы изъ положеній учителя: чемъ логичней, добросовестнъй его выводы, тъмъ върнъе онъ компрометируетъ своего учителя. Сочиненіе упомянутаго Наторна, большого знатока Платона, есть reductio ad absurdum идей послъдняго. Платонъ оказывается послъдовательнымъ неокантіанцемъ, ученымъ и ограниченнымъ, прошедшимъ хорошую школу въ Фрейбургъ или Гейдельбергъ. Вмъстъ съ темъ оказывается, что идеи Платона въ ихъ чистомъ видъ отнюдь не выражаютъ его дъйствительнаго отношенія къ міру и жизни. Нужно брать всего Платона съ его противоръчіями и непоследовательностью, съ его пороками и добродътелями, и недостатками его, по крайней мъръ, настолько же дорожить, какъ и достоинствами. А то, пожалуй, даже прибавить ему одинъ-другой недостатокъ и проглядъть хоть одну изъ его добродътелей. Ибо, въроятно, онъ какъ человъкъ, которому не чуждо все человъческое, постаралси прибавить себъ добродътелей, которыхъ у него не было, и скрыть кой-какіе

пороки. Такъ нужно поступать и съ другими учителями мудрости и ихъ ученіями. Тогда «иной міръ» не окажется столь безнадежно отдъленнымъ отъ нашей земной юдоли. И, быть можетъ, найдутся кой-какія эмпирическія истины, вопреки Канту, общія обоимъ мірамъ. Тогда, стало быть, вопросъ Пилата потеряетъ долю своей всепобъждающей увъренности. Ему нужно было умыть руки, и онъ спросилъ, что такое истина. Послъ него, и до него многіе, которымъ не хотълось бороться, придумывали умные вопросы и опирались на скептицизмъ. Межъ тъмъ всякій знаеть, что истина есть и даже можетъ мной разъ опредълить и формулировать понятіе о ней съ той ясностью и отчетливостью, которой требовалъ Декартъ. Предълы чудеснаго ограничиваются тъми чудесами, которыя мы уже видъли на землъ, или они гораздо шире? И если ппре, то насколько?

X.

Еще объ истинъ. Можетъ быть, истина по своей природъ такова, что по поводу нея общение между людьми невозможно, по крайней мъръ, привычное общение при посредствъ слова. Каждый можетъ ее знать про себя, но для того,

чтобы вступить въ общение съ ближними, онъ долженъ отречься отъ истины и принять какуюнибудь условную ложь. Однако, важность и значеніе истины нисколько не уменьшается въ силу того, что она не можетъ быть предметомъ рыночной оцънки. Даже, наоборотъ, пожалуй, возрастаетъ. Когда у васъ спрашиваютъ, что такое , истина, вы не умфете дать отвътъ на этотъ вопросъ, даже въ томъ случав, если вы всю жизнь положили на изученіє философскихъ теорій. Для себя же, когда вамъ никому отвъчать не нужно, вы отлично знаете, что такое истина. Стало быть, истина по своему характеру нисколько не похожа на эмпирическую истину, и прежде чъмъ вступать въ область философіи, нужно распроститься съ научными пріемами исканія и съ привычными способами оцънки знанія. Словомъ, нужно быть готовымъ принять нѣчто безусловно новое, нисколько не похожее на традиціонное старое. Вотъ почему стремленіе дискредитировать научное знаніе вовсе не такъ уже безполезно, какъ это можетъ показаться на первый взглядъ неопытному человъку.

Вотъ почему насмъшка и сарказмъ оказываются необходимымъ оружіемъ изслъдователя. Самымъ опаснымъ врагомъ новаго знанія всегда были и будутъ укоренившіяся привычки. Человъку, съ практической точки зрънія, гораздо важ-

нъе знать то, что можетъ ему помочь приспособиться къ временнымъ условіямъ его существованія, чемъ то, что имееть значеніе вневременное. Инстинктъ самосохраненія всегда оказывается сильнъй самой искренней жажды познанія. Причемъ нужно помнить, что инстинктъ располагаетъ безчисленными и тончайшими орудіями самозащиты, что подъ командой его находятся ръшительно всъ человъческія способности, начиная отъ безсознательныхъ рефлексовъ вплоть до коронованнаго разума и вънценосной совъсти,объ этомъ не разъ и много уже говорили, такъ что въ данномъ случав consensus sapientium на моей сторон: Правда, объ этомъ говорили, какъ о нежелательномъ извращении человъческой природы-и тутъ и долженъ протестовать. Я полагаю, что нежелательнаго здесь неть ничего, Нашъ разумъ и наша совъсть должны почитать для себя за честь возможность находиться въ услуженіи у инстинкта-хотя бы инстинкта самосохраненія. Имъ зазнаваться не следуетъ, да они, по правдъ сказать, не зазнаются и охотно исполняютъ свое служебное назначеніе. На первенство они претендуютъ только въ книгахъ и дрожатъ при одной мысли о преобладаніи въ жизни. Если бы случайно имъ предоставлена была бы свобода дъйствій, -- они обезумъли бы отъ ужаса, какъ заблудившіяся ночью въ льсу

дъти. Каждый разъ, когда совъсть и разумъ принимаются судить самостоятельно, они приходятъ къ уничтожающимъ результатамъ. И тогда они съ удивленіемъ убъждаются, что и на этотъ разъ они дъйствовали не свободно, а по указаніямъ все того же инстинкта, но принявшаго другой характеръ. Человъческой душъ потребовалась работа разрушенія, и она спустила съ цъпей рабовъ, которые въ дикомъ восторгъ принялись праздновать свою свободу дъломъ великаго разрушенія, нисколько не подозръвая, что они пог режнему остались, какъ и были, рабами и работаютъ на другихъ.

Достоевскій давно уже отмітиль, что инстинктъ разрушенія человъческой душъ такъ же свойственъ, чакъ и инстинктъ созиданія. Предъ лицомъ этихъ двухъ инстинктовъ всѣ наши способности оказываются второстепенными душевными свойствами, нужными лишь при данныхъ, случайныхъ условіяхъ. Отъ истины, какъ привнаютъ теперь не только грубые позитивисты, но даже искушенные въ метафизикъ идеалисты, ничего не осталось, кромъ идеи о нормъ. Истина, говоря болье выразительнымъ и понятнымъ языкомъ, существуетъ лишь для того, чтобы разъединенные временемъ и пространствомъ люди хоть какое-нибудь общеніе могли установить межъ собой. То-есть человъку приходится выби-

рать между безусловнымъ одиночествомъ и истиной, съ одной стороны, и общеніемъ съ ближними и ложью - съ другой. Что лучше? спросять. Отвъчу, что вопросъ праздный. Возможенъ еще третій исходъ: принять и то, и другое, хотя на первый взглядъ это можетъ показаться совершенной несообразностью, особенно для людей, разъ навсегда ръшисшихъ, что логика, какъ и математика, непогръшима въ своихъ указаніяхъ. Межъ тъмъ на самомъ дълъ возможно, мало того, что возможно, -- возможностью мы бы не удовлетворились (это только нѣмецкіе идеалисты способны удовлетвориться добромъ, которое нигдъ и никогда не осуществлялось), а сплошь и рядомъ наблюдается одновременное сосуществованіе самыхъ противоръчивыхъ душевныхъ состоя. ній. Всь люди лгуть, какъ только начинають говорить: наша ръчь такъ несовершенно устроена, что въ самомъ принципъ своего устройства предполагаеть готовность говорить неправду. И чемъ отилеченные п эдметь, тымъ степень нашей лживости возрастаетъ, такъ что когда мы касаемся наиболье сложныхъ вопросовъ, намъ приходится непрерывно почти лгать, и ложь темъ грубе и неспоснъе, чъмъ искреннъе человъкъ. Ибо искренній человъкъ убъжденъ, что правдивость обезнечивается отсутствіемъ противоръчій, и, чтобы не оказаться лжецомъ, старается логи-

чески согласовать свои сужденія, то есть доводить аживость свою до геркулесовыхъ столбовъ. Въ свою очередь, воспринимая чужія сужденія, онъ примъняетъ къ нимъ тотъ же критерій и чуть подмъчаетъ мальйшее противорьчіе, начинаетъ простосердечно вопить о нарушении основныхъ принциповъ добропорядочности. Что особенно любопытно-въдь всъ, изучавшіе философію (а я здісь собственно и преимущественно къ нимъ обращаюсь, какъ читатель, въроятно. давно замътилъ), ученые люди всъ прекрасно знаютъ, что до сихъ поръ никому изъ величайшихъ философовъ не удалось окончательно изгнать противоръчія маъ своей системы. На что уже былъ вооруженъ Спиноза и въдь ничего чсловъкъ не щадилъ, ни предъ чъмъ не останавливался, а между тъмъ его замъчательная система не выдерживаетъ логической критики: это всъмъ извъстно. Казалось бы, слъдовало поставить вопросъ, да на какого дьявола намъ последовательность, и не являются ли противоръчія условіемъ истинности міровозарвнія? А послв Канта его ученики и преемники могли бы спокойно отвътить, что последовательность действительно ни на какого дьявола не нужна, и что истина живетъ противоръчіями. Между темъ только отчасти Гегель и Шопенгауэръ, каждый на свой ладъ,

попытались сдълать такого рода допущенія, но извлекли изъ нихъ мало пользы...

Попробуемъ изъ вышесказаннаго сдълать кое-какіе выводы: віздь пока логика можеть быть полезна, отвергать ея услуги было бы ничемъ неоправдываемой расточительностью. Выводы же, увидимъ, не лишены интереса. Прежде какъ всего: когда самъ говоришь, никогда не прилаживайся къ тому, что ты говорилъ раньше: это безъ нужды стеснитъ твою свободу и безъ того закованную въ слова и грамматическіе обороты. Когда слушаешь собесъдника или читаешь книги, не придавай большого значенія отдъльнымъ словамъ и даже цълымъ фразамъ. Забудь отдъльныя мысли, не считайся даже съ последовательно проведенными иденми. Помни, что собесъдникъ твой и хотълъ бы, да не можетъ иначе проявить себя, какъ прибъгая къ готовымъ формамъ ръчи. Приглядывайся къ выраженію его лица, прислушивайся къ интонаціи его голосаэто поможетъ тебъ сквозь слова проникнуть къ его душь. Не только въ устной бесьдь, но даже въ написанной книгъ можно подслушать звукъ, даже и тембръ голоса автора, и подмѣтить мельчайшіе оттыки выраженія глазъ и лица его. Не лови на противоръчіяхъ, не спорь, не требуй доказательствъ: слушай только внимательно. Зато. когда ты станешь говорить, съ тобой тоже не

будуть спорить и не потребують оть тебя доказательствъ, которыхъ у тебя, ты это хорошо внаешь, нъть и быть не можеть. Зато тебя не станутъ донимать указаніями на противорѣчія, которыя, ты знаешь, у тебя были и всегда будутъ и съ которыми тебъ больно и прямо-таки невозможно разстаться. Зато, вато-и это самое главное - ты, наконецъ, убъдишься, что истина отъ логики не зависитъ, что логическихъ истинъ и нътъ совстиъ, что ты въ правъ, следовательно, искать того, что тебъ нужно и какъ тебъ нужно, а не умозаключать, и что, стало быть, въ результать исканій если будеть что-нибудь, то ужъ никакъ не формула, не правило, не принципъ, не иден! Въдь подумайте только: пока задачей исканія является «истина», какъ ее теперь понимаютъ, нужно быть ко всему готовымъ. Примърно къ тому, что правыми окажутся матеріалисты и что, стало быть, въ основъ міра лежатъ матерія и энергія. Нужды нътъ, что мы сейчасъ можемъ разбить матеріалистовъ съ ихъ доводами. Исторія мысли знаетъ много случаевъ полной реабилитаціи заброшенных и опороченныхъ сужденій. Вчерашнее заблужденіе завтра можеть быть признано истиной, даже самоочевидной. А независимо отъ своего содержанія, чъмъ плоха система матеріализма? Стройная, последовательная, выдержанная. Мне уже прихо-

дилось указывать, что матеріалистическое міровоззрвніе способно не меньше приводить въ восторгь людей, чъмъ всякое другое-пантеистическое, идеалистическое и т. д. Да если на то пошло, я снова признаюсь, что на мой вкусъ нътъ совсъмъ плохихъ an sich идей: я до сихъ поръ способенъ съ удовольствіемъ слъдить за развитіемъ идеи прогресса, съ фабриками, жельзными дорогами, аэростатами и т. п. Но все же миъ кажется наивностью надъяться, что всъ эти бездълушки (говорю объ идеяхъ) могутъ стать предметомъ серьезныхъ исканій для человъка. Если возможна та отчаянная борьба человъка съ міромъ и богами, о которой повъствуютъ легенда и исторія—вспомните хотя бы Прометея-то, разумъется, не изъ-за истины и не изъза идеи. Человъкъ хочетъ быть сильнымъ, богатымъ и свободнымъ, человъкъ хочетъ быть царемъ въ мірь-вотъ этотъ жалкій, ничтожный. созданный изъ праха человъкъ, котораго на вашихъ глазахъ, какъ червика губитъ первый случайный толчокъ-и, если онъ говоритъ объ идеяхъ, то лишь потому, что отчаялся въ успъхъ своей настоящей задачи. Онъ чувствуетъ себя червякомъ, боится, что снова придется обратиться въ прахъ, изъ котораго онъ созданъ, и лжетъ, притвориясь, что его убожество ему не страшнотолько бы узнать истину. Простимъ ему его ложь,

поставие и какъ хочетъ. Пока въ сто словахъ мы слышимъ знакомые звуки призыва къ борьбъ, пока въ глазахъ его горитъ огонь непреклонной, отчалнной ръшимости — мы поймемъ его. Мы привыкли разбирать јероглифы. Но если онъ, какъ современные нъмцы, приметъ истину и норму за послъднюю цъль человъческихъ стремленій — мы тоже будемъ знать, съ къмъ мы имъемъ дъло, хоти бы судьба дала ему красноръчіе Цицерона. Лучше полное одиночество, чъмъ общеніе съ такими людьми. А впрочемъ, такого рода общеніе не исключаетъ полнаго одиночества и даже, можетъ быть, облегчаетъ трудную задачу.

## XI.

Я и ты. Очень распространенное выраженіе—
«заглянуть въ чужую душу», на первый взглядъ
въ силу привычки кажущееся чрезвычайно понятнымъ, при ближайшемъ разсмотрѣніи оказывается до того непонятнымъ, что возникаетъ вопросъ—да имѣетъ ли оно вообще какой-нибудь
смыслъ? Попытайтесь мысленно наклониться надъ
чужой душой—вы ничего не увидите, кромѣ пустоты, огромной, черной бездны, и въ резуль-

тать лишь испытаете головокружение. Такъ что, соботвенно говоря, выражение «заглянуть въ чужую душу» - только неудачная метафора. Все. что мы можемъ-это по имъющимся внъшнимъ даннымъ заключить къ внутреннимъ переживапінмъ. Отъ слезъ мы заключаемъ къ страданінмъ, отъ бледности-къ испуру, отъ улыбкикъ радости и т. д. Но развъ это значить заглипуть въ чужую душу? Это значитъ только дать въ собственной головъ мъсто ряду чисто логи: ческихъ процессовъ. Чужая же душа попреж, нему остается невидимкой, о которой только догадываенься, можетъ быть правильно, а можетъ быть и ошибочно. Такое заключение вызываеть нъ насъ естественное раздраженіе: что это за подлый міръ, въ которомъ натъ возможности увидьть какъ разъ то, что болье всего нужно видъть. Но для думающаго, ищущаго человъка раздражение почти пормальное душевное состояніе. Каждый разъ, когда для него особенно важно удостовъриться въ чемъ-либо-онъ, послъ ряда отчаниныхъ попытокъ, убъждается, что его лю: бознательность не можетъ быть удовлетворена: На этотъ разъ насмѣшливый разумъ присоединиеть еще новый вопросъ: чего искать чужой души, когда ты и собственной никогда въ глаза не видълъ? Да. и существуетъ ли душа? Въдь вотъ многіе люди върили, и до сихъ поръ въз

рятъ, что души совстмъ и нътъ и что только существуеть наука о душь, называемая психологіей. Психологія, какъ извъстно, о душь ничего не говоритъ, считая, что ея задача ограничивается только изученіемъ душевныхъ состояній, которыя, кстати сказать, тоже совствив еще не изучены... Какой отсюда выходъ? Можно на насмъшку отвътить насмъшкой же или бранью. Можно отнять у психологін право называться наукой и назвать, какъ это часто дълають, матеріалистовъ идіотами. Гнъвъ имъетъ, безспорно, свои права. Но все это хорошо и имъетъ смыслъ, пока ты на людяхъ и тебя слушаютъ. Негодовать же наединъ съ собой, когда даже не раз-. считываешь использовать негодованіе для литературныхъ цълей (въдь даже писатель не всегда пишетъ и неръдко озабоченъ менъе преходящими мыслями, чемъ предстоящая книга) - такъ негодовать никому не охота. Предпочитаешь въ тысячу первый разъ со всеми возможными предосторожностями приблизиться къ заколдован-5 ному мъсту. Авось чужая душа только при приближеніи посторонняго человіка обращается нъ невидимку и, если застать ее врасплохъ, она не успреть исчезнуть. И, стало быть, тяжеловъсная психологія, всегда, какъ и всякая наука, прежде, чьмъ что бы то ни было предпринять, возвъщающая во всеуслышание о своихъ планахъ и

способахъ ихъ осуществленія, менве всего годится для поимки такой легковъсной и подвижной субстанціи, какъ человъческая душа. Оставимъ для психологіи почетное названіе науки, будемъ даже уважать матеріалистовъ, а душу попытаемся выслъдить иными пріемами. Пожалуй, что въ глубинъ темной бездны, о которой говорено раньше, можно кое-что разглядътьтолько головокружение мъщаетъ. Такъ что нужно не столько новые пріемы выдумывать, сколько пріучать себи безъ страха глядеть въ глубину, всегда представляющуюся непривычному взору бездонной. Да, наконецъ, и бездонность въдь далеко не навърное совсъмъ ни на что не годится человъку. Намъ съ дътства вбили въ головы, что человъческій разумъ можетъ справиться только съ ограниченностью. Но изъ этого только следуетъ, что у насъ есть лишній предразсудокъ, отъ котораго нужно постараться избавиться. Если придется пожертвовать правомъ бранить матеріалистовъ и поучаться у психологіи, да еще чъмъ-нибудь въ придачу-что-жъ? въдь намъ не привыкать стать! Зато, того и гляди увидимъ, наконецъ, загадочное «ты», да пожалуй еще къ тому и и перестанетъ быть проблематическимъ. Терпъніе-противнъйшая вещь, но вспомните факировъ и другихъ мудрецовъ того же порядка. Только терпъніемъ и берутъ. ІІ въдь, повиди-

мому, кое-чего добиваются. Не общеобявательныхъ истинъ-я за это почти готовъ ручаться, Общеобязательныя истины уже давно встмъ оскомину набили. Я, по крайней мъръ, не могу равнодушно слышать о нихъ. Даже просто «истина» ничего не говоритъ моему уху, Нужно найти способъ вырваться изъ власти всякаго рода истинъ. Въ эту сторону и : нули факиры. Они не могутъ представить доказательствъ своей правоты, ибо видимая побъда никогда не бывала на ихъ сторонъ. Побъждаютъ штыками, пушками, микроскопами, логическими доводами. Но микроскопы и логика вѣнчаютъ ограниченность. И еще: ограниченность часто укрѣпляетъ, но бываетъ и такъ, что убиваетъ.

